indice 1

FILOSOFIA II: HISTORIA DE LA FILOSOFIiA

CREDITO I: PENSAMIENTO ANTIGUO Y MEDIEVAL

SEGUNDA PARTE.

EL PENSAMIENTO GRIEGO (II):
EL SER HUMANO Y LA SOCIEDAD.
TEORIAS ETICAS Y POLITICAS

1 LOS SOFR ST AS. ettt e ettt e e s et e e s sttt e e s ebb e e e s eaba e e s sabbeessbbesesssbassssbbeessssbasesaaes 5
11 LA SOFISTICA: CARACTERES GENERALES ....vvviiiiiiiiiiiiiiee e e e iitbbeiee e s e s ssibbare e s e s s ssabbaaessesssssssbaaeenas 5
111 SQUIENES SON 10S SOTISTAS? ....vecviciieiciiiiecie ettt sttt ettt s be e beere e sre b s 5

1.1.2 ¢ POr qué surgen 10S SOfISLAS? .......oiviiiiriiicie ettt 5



indice 2

1121 Evolucion de la filosofia anterior. .........ccocvieiiriiceesce e 5
1.1.2.2 Circunstancias politicas: la democracia atenienSe. ..........cccveireierierieieii e e 6

113  Elestiloy las intenciones de 10S SOfiStas. ........ccccireiiiiriiiiiiiii e 7
114 EPOCAS Y AULOTES. .......o.vveveereeresessssssessessesse s ssessesse s ssesae bbb bbb bbb 8
115 T 0] (=SSP 9
1.2 LOS SOFISTAS: SU PENSAMIENTO. ....etttteatiestestetestestesteesteseessesbessessesseaseeseessesseseessessesseessennesseneens 9
07 R [ 410 [N oot To PR SOPR U TO PRSPPI 9
122 El CONVENCIONAIISMO. 1..viiiiiiitiiieiiste ittt sttt bbbt sb et e e ebenbe e 9
1221 Teorias sobre el origen y la naturaleza de 1aS 18YES. .........ccvvevrreierieiriiee e 9
1222 Causas del cONVENCIONATISMO. ........couiiiiiieeiee e 10

1.2.3  ElrelativVisSmo MOTaAL .......cviiiiiiieicee et 10
1231 Causas del FIAtIVISIMO. ........cui ittt saesaesae e 10
1232 El conflicto entre phySiS Y NOMOS. .......coiiiiiiiieiiieese e 11
1233 Teorias defendidas Por 10S SOfIStAS. ........c.civiiiiiiieiiee s 11

1.2.4  Valoracion Y CONCIUSIONES. .......cccouruiiriiieirieiee sttt ettt 15

2 SOCRATES. ...ttt ettt et n et n et n et s et ans st nens 16
21 INTRODUGCCION. ...utiitiiitie sttt sttt sbe bt s e b e bt e sb e e sbe et e e ab e ea b e eb e e eb e e be e s beebbesbeesbeesbeenneenne 16
2.1.1  Lapersonalidad de SOCIALeS. ......c.ccceiveieiiiiiieseeeese ettt st ne s 16
2.1.2  SUS TUBNTES. .ttt bbbt bbbttt b bbbt nr b e 17
2.1.3  SOCrates Y 10S SOfISIAS. ..cviiviiviieiieicicie sttt st re e re s 17
2.2 EL ANTIRRELATIVISMO SOCRATICO. ... ueiuteiiiesieesieeste et steeste e nesseesseesneesneenesnnesnnesneenneans 18
2.3 EL METODO SOCRATICO: LA INDUCCION MAYEUTICA......oiiirtierteeieniesiesieesreesneesnesresneesneenneens 19
24 EL INTELECTUALISMO MORAL. .....tttettteitttesiteesietesiseesieeessseesiseessseessseessseessseesssesssneessneessneesnnesses 21
2.4.1  IntelectualiSMO Y CUIPA. ...ocvoviiiiieictcc bbb 22
2.4.2  EUdeMONISMO SOCIALICO. . .uiitiiiiieieiieieie sttt sttt st ste st re e e e nee e e 22
25 EL CONCEPTO SOCRATICO DE VIRTUD. ....eiitiiieesieaieaneesseesseesteesseessessaessesssesssesssesssesssessesssesssenns 23
3 PLATON. oo 24
3.1 LAS COORDENADAS DEL PENSAMIENTO DE PLATON. ...cuviitiiitieiieiinie e sieesiee e eie e sieesieeseeens 24
311 Critica @ la SOfISLICA. .eiveviviriiiiiiiieieie et 24
3.1.2  Evolucion politica de la Polis ateNIENSE. ..........ccveviieieieii e 24
3.121 (000101 () (o TN AT 1Sy (o] oo USROS 24
3.1.22 Preocupaciones e itinerario politico de Platdn: La carta V1. .......cccocoviiinciiniinicnieiene 25

3.1.3  ElProyecto PIatOniCO.......ccciriiiiiieiiiteieeit ettt 26
3.2 DATOS BIOGRAFICOS. ....c.utiitietieteeteeite sttt it sttt aseeess e st e sbe et e e beesbesseesbeesbeesbeenneenneannenneenneens 26
3.3 ETAPAS Y OBRAS. ...ttt sttt ettt ettt sttt etttk b e bt e bt e bt e s bt s b e e sbe e s be e nb e e neenreennenneenneen 27
3.3.1  Elestilo de la filosofia platonica: Los didlogos. ........cccceveieiiciiiicieccce et 27
3.3.2  Sistema de NUMEracion de 1aS CItaS. ..........coveivrireiiiirieiee ettt 27
TG T = - T L Vo o] - LSS 27
3331 Dialogos de juventud (393-389 @.C.) ..oviiiriiiieieiieiriee e 27
3332 Dialogos de transicion (388-385 8.C.)......ccuriiriiiriiiiireincieeie e 28
3.333 Dialogos de madurez (385-370 8.C.)...ccoeiriiririeiiieiiree et 28
3334 Dialogos criticos y época de Vejez (369-362 8.C.) ...ocoeiriirneriiiiiee e 29

34 METAFISICAY ONTOLOGIA: LA TEORIA DE LAS IDEAS. ......coiiiiieiieieeie et 29
3.4.1 LaTeoriade las Ideas: primera formulacion............ccccccoviiiiiiiiecicic s 30
34.11 Exposicion alegorica: EI mito de 1 CAVEIMA. .........ccuriiriiiiicirc e 30
3412 Exposicidn sistematica. Ontologia platonica: 1dealiSmo. ...........cccoviriinieiniiieeee 34
3.4.1.3 El papel de la teoria de las Ideas en la filosofia de Platon. ...........ccccecerveniiniinniinecnsesene 35

3.4.2  Revision de la Teoria de las Ideas: Estructura y naturaleza del mundo de las Ideas. ....... 36
3421 THPOS A TABAS. ..ttt bbbt b e bbbttt nb b s 36
3.4.2.2 Jerarquia de las Ideas y relacion de las 1deas entre Si. .........ccooervrineiennenseiesese e 36

3.4.3  Génesisy estructura del mundo sensible: la cosmogonia y la cosmologia platénicas....... 38
3431 ook g (o oo Lo TT- W o] - L] o Lo VRSP 38
3.4.3.2 ook g To] [oTo - W o] F- Lo g1 - VO PS 39

35 TEORIA DEL CONOCIMIENTO. ...iuttiteesteesteenteanteaueeaseesseesseesseasseassesssesseestesssessseansesnsesnsesssesseessenns 39
3.5.1  Teoria de la andmnesis 0 reMINISCENCIA. .......iviveierieriererieseereeeeie e e see e sreereeeeseeseesee e 40
3.5.2  Grados del ser / grados del conocer: el simil de la linea. ..........cccccevvvvvivicrivnincccrecc 42
35.21 Opinion (doxa) Y CIENCIa (EPISTEME) .....veuvieeiereeieieteeeee ettt seenen 43
3.5.2.2 La opinion (doxa): imaginacion (eikasia) y creencia (PIStis).........ccoovreerererieeierererieeresenens 45
3.5.2.3 La ciencia (episteme): pensamiento (dianoia) e inteligencia (NOESIS) .......c.ccovevveveririerenenienn 45

3.6 ANTROPOLOGIA: CONCEPCION DUALISTA DEL SER HUMANO. .....ccuviiiiiiieesieenieanieeee e sieeseeesieens 47

3.6.1  Elalma (PSiQUE) €N 10S gFIBYOS. ...ccveeiieitiitirieeiieiieie ettt sttt et s 47



indice 3

3.6.2  Demostraciones de la inmortalidad del alma. .........ccccoeiiiiiiiiiiene e 48
3.6.3  Teoria de la MetemMPSICOSIS. . vuiuriieeeieieriertese et eeeeese e ste e ere e e et tesreste s e eneeneenee e nes 48
ST N Y - o o] - L (0] o S 50
3.6.5  Psicologia: aspectos 0 "partes” del alma. ........cccoveirieiiii i 52
3.8.6  EHICA...iuivieeieicees ettt sttt 52
3.7 POLITICA. ettt et ettt st b et st b et st e bt bt ettt e bt st nere st e e 53
3.7.1  Elorigen de 12 SOCIEAAM. .......ccooiriiiiriiiiiite et 53
3.7.2  Division del trabajo y clases sociales: analogia individuo-sociedad. ............cccccocevviirienns 53
3.7.3  FOrmas de gODIEINO. ......coiiiiiiiiiiieiet ettt 56
3.73.1 Las fOormas de gODIEINO. .......cc.oiiiiiicecc et 56
3.7.3.2 Evolucion de 1as formas politiCas. .........cccceveriirieiiiie i 57
3.7.4  Lapolitica de Platin en "as I8YES". ..ot 57
4 ARISTOTELES. ..ottt sttt s et 58
4.1 CONTEXTO HISTORICO. ..veiiiiiiiieiiitiee ettt e e ettt e e ettt e e et e e e ettt e e e eabe e e e st e e e aabeeeeeabeeeeaabreeeenteeeesnseas 58
4.2 BIOGRAFIA Y OBRAS. ....utiitiiitieitt ettt sttt sttt et b e she e eb e sb e e be e beesbesbeesbe e sbeesbeenbesnbeebeesbeanbeen 58
421 BIOGEAfia. ..coveieiieeiietee bbbttt 58
O © o] - TSROSO 59
4.3 METAFISICA Y ONTOLOGIA: ESTRUCTURAS EXPLICATIVAS DEL SER. ....cevieiiieenieereerenieesieenneens 59
4.3.1 Criticaalateoria de 1as IUeas. .......ccovriiiriiiiiiicieee s 59
4.3.2 LA MELAMTSICA. 1oviiviiieiieiiciiee et 61
4321 DEfiNICION Y ODJELO. ... vt 61
4322 S Y BNIEE. ettt n e 61
4.3.3  Lateoria hilemorfica: la explicacion de la pluralidad. ............cccccoveveiiiiiiniiinceceiens 61
4331 Estructura del ente: VISION ESTALICA. ......overierieieiiieesie et 61
4332 Grados del ser: la sustancia y 10S @CCIABNTES. .........oerviveiiieiriesee s 63

4333 Estructura del ente: ViSiOn diNAMICA. .........ccooiieiriirieiensee e

4.3.4  Lateoria del CambiO. ......cocoiiiiiiiicce e

4341 Tipos de cambio. .......ccoccerrerirrcreensean

4342 Procesos naturales y procesos artifiCiales. ..........coevreirienineieneisee e
4.3.5 Lateoria de las cuatro causas: La constitucion del ser y la estructura del conocer. ........ 66
4.3.6  Los modos del Sery del conocer: 1as Categorias. ... 67
4.4 ANTROPOLOGIA. ...etietietiette e sitesiee st ste e bt ee s see st e saeesbe e beebeesbeesbesbeesbeesbeesbeebeenbeeneesseesaeenbeens 68
4.4.1 Critica a la antropologia Orfico-platoniCa. ..o 68
4.4.2  Lanaturaleza humana en AriStOEIES. ........cooveiiiiiiriiciieee s 68
4.4.3  Concepcion general del alma en AriStOtElES. ........c.covvvveieiiiiieci e 68
4.4.4  Tiposy funciones del @lMa. ..........cccoeiiiiii i 68
4.5 TEORIA DEL CONOCIMIENTO ...tittetiesteesteaste et sieesitesseessee st assesssesssesbeesbeesbeesseesneennesnsessnesneesseens 69
45.1 Critica a la teoria del conocimiento platénica desde la antropologia aristotélica. ........... 69
452  Grados 0 tipos de CONOCIMIENTO. .......ccieeieiiieeiccrc ettt sre e e e e e nreens 70
4521 SENSACION Y PEICEPCION. ....vveieieiinieteeetete sttt st se et et e sttt e e be s ebe e s tenesbeneneenen 70
4522 IMAgiNACION Y MEMOTTA. ....cveieieeiieiee ettt 70
4523 EXPEITENCIA. 1.ttt 70
4524 Conocimiento intelectual: Teoria de la abstraccion: formacion de conceptos. ............coceveeee. 70
453 Elorigen del conocimiento: el singular -individuo concreto- y el universal -idea-. .......... 71
45.4  Grados de conocimiento INtElECTUAL. ............cooiviiiiiiiiii e 71
4.6 LA IMAGEN DE LA NATURALEZA Y EL UNIVERSO. ....ccuvtiuiiitientienteeiesiie e siee e s ene s snnesneenneens 72
4.6.1  El concepto de physis en AFIStOEIES. .........cceiviiieiicieicce e 72
A 001110 (oo - VSRRSO 73
46.2.1 El UNIVErSO ariStOEIICO. ....oviveiiieieiee ettt e 73
4.6.2.2 Caracteristicas del MUNAO SUBIUNAT. ...........cciiiiiiie e 74
4.6.2.3 Caracteristicas del mUNdO SUPFAIUNGT...........covriiriiiiiec s 74
46.24 EL PIIMEE MOTOT. ..ottt 75
4.6.3  FISICAL .uiitieiiie ettt ettt ettt b et e beete et et e beebeabesbeete e e et e nresrens 75
46.3.1 Diferenciacion de 1a fiSiCa CIASICA. ......cccvvirieriiieiiice st 75
4.6.3.2 La teoria del TUQar NALUTAL. ..........oiiiiiiici e 75
4.6.3.3 Teoria del MOVIMIENtO VIOIENTO. ....covviviieiiiciecceeree e e 76
4.7 ETICA: EL EUDEMONISMO ARISTOTELICO. .....vuveieeeereeessessesssessessesessesesnesseseesessessassnsensessesnens 77
471 MOdelo tEIEOIOGICO. .....ouviviiiriitiiiece s 77
4.7.2  Eudemonismo aristotélico: La Felicidad es el bien supremo para el ser humano. ............ 77
4.7.3  Elcontenido de la felicidad. ...........ccoeiieii i 78

4.7.4 [ TRV 1 (0 o RS R 80



indice 4

4741 (O P2 07 Uo1 o o 80
4742 CAPACLEITSTICAS. ..veuvverietes ettt ettt bbbt b bbbt bt b ettt b et e nan 80

4.7.5  Laéticaen relacion con la politiCa. .........coceoiiriiiiseniieeere e 83
4.8 POLITICA. bbbttt b e bt bt s bt et e et e e ab e e b e e ebe et e e beenbesreenaeas 83
TS A 1411 oo (Uo7 o] o RSSO 83
4.8.2  Elorigen, la naturaleza y la funcion de la polis (estad0)........c..ccccererierivsinrineieeieieiennns 83
4.8.3  Los grupos humanos en 1a soCiedad. ..........cccecviericiieiciie s 84
4.8.4  Las formas de gODIEINO. ......cccviiiriiceie ettt nre 85

TR T O] (o] (V1Y o] =TT 86



Los sofistas 5

1 LOS SOFISTAS.

1.1 La sofistica: caracteres generales

1.1.1 ;QUIENES SON LOS SOFISTAS?

Se denomina sofistas a un grupo de pensadores griegos que aparecen en la segunda
mitad del siglo V a. C. Eran hombres de una vasta cultura, casi enciclopédica, que
habian venido a Atenas atraidos por su esplendor cultural. Por lo general eran todos
extranjeros, metecos, es decir, no habian nacido en Atenas.

Tienen en comun, al menos, tres rasgos:

1. Entre sus ensefianzas incluyen un conjunto de disciplinas humanisticas: retérica,
politica, derecho, moral, etc.

2. Son los primeros profesionales de la ensefianza. Para ganarse la vida alquilan
pequefios locales y se dedican a ensefiar a los hijos de los ricos y los acomodados -
sobretodo comerciantes- pero cobrando, cosa inaudita en aquellos tiempos. Esto
llegd a escandalizar a la gente culta y a ciertos sectores de la poblacion.

3. Son criticos con la cultura y la educacion tradicional que resultaba inadecuada
para las exigencias de la época que vivian.

1.1.2 ;POR QUE SURGEN LOS SOFISTAS?

Inciden en su aparicion dos factores:

1. Laevolucién que habia seguido la filosofia desde sus inicios -en concreto el desarrollo
de las distintas teorias fisicas-.

2. Las circunstancias politicas que llevan a la instauracion de un sistema democratico
en Atenas.

1.1.2.1 Evolucion de la filosofia anterior.

En relacion con lo que es la Naturaleza, el universo, los fil6sofos han ido desarrollando
distintas teorias que afirman cosas enfrentadas entre si: para unos hay un Unico
principio (milesios, Heraclito y Parménides), para otros hay multiples (los pluralistas); para
unos el movimiento es imposible (Parménides), para otros la realidad esta en continuo
movimiento (Heraclito); para unos el universo esta regido por una inteligencia ordenadora
(el Nous de Anaxagoras), para otros es fruto de una necesidad ciega y azarosa
(Demacrito).

Es un espectaculo fascinante pero a la vez descorazonador: la filosofia de la Naturaleza
se habia mostrado incapaz de producir un sistema aceptable para todos.

Protagoras ejemplifica el clima intelectual generado por esta evolucion de la filosofia;
clima que se refleja en la defensa del relativismo (no hay una verdad absoluta) y el
escepticismo (si la hay es imposible conocerla).



Los sofistas 6

Al abandono de la investigacion natural no s6lo contribuyé la circunstancia filosofica
arriba descrita sino también las necesidades planteadas por la practica democratica de
la sociedad ateniense.

1.1.2.2 Circunstancias politicas: la democracia ateniense.

1. Lavictoria frente a los persas y la extension de la democracia.

Las guerras médicas han concluido con una clara victoria de Atenas sobre el régimen
tiranico de los persas, pero a ello han contribuido todos los ciudadanos: las clases no
aristocraticas habian sido convocadas para el sangriento trabajo de la guerra.
Consecuentemente, reclaman ahora, con todo derecho, un puesto un la sociedad
ateniense.

Hay una irrupcion de las clases populares en la vida publica, es lo que hoy
denominariamos una democratizacion de la sociedad. Esta se concreta de la siguiente
manera:

a) El gobierno de la ciudad se realiza a través de la participacion de los
ciudadanos libres - quedan excluidos los extranjeros, los esclavos y las mujeres -.
Las decisiones se toman en la asamblea en el agora, donde reunidos los
ciudadanos con derecho a voto, exponen sus distintas posiciones.

b) Hay una gran identificacion de los ciudadanos con la Polis y el gobierno ya que
participan por turnos - a veces por sorteo, a veces por eleccion- en todos los
asuntos de la ciudad: administracion de justicia, cargos gubernativos, defensa, etc.

A partir de ahora ya no es el factor herencia -el linaje- el valor predominante ni el
anico que da derecho a participar en la vida publica. Esta esta abierta a todos los
ciudadanos.

2. Lanecesidad de prepararse para el liderazgo: saber es poder.

Con la democracia el liderazgo politico no pasa por el linaje sino por la aceptacion
popular. Cuando las decisiones las toma la asamblea, si se desea el triunfo, el poder
politico, el politico debe ser un buen orador para manejar la masa. Para ello habréa de
prepararse y poseer ciertas ideas acerca de lo justo, lo conveniente, la ley, la
administracion, el Estado, etc.

Saber y saber expresarse se convierte en algo fundamental para tener éxito en la vida
politica, y son precisamente estas ensefianzas las que los sofistas ofrecen en sus escuelas.

3. Laimportancia de la palabra: el poder de la asamblea.

"El que sabe y no se explica claramente, es como si no pensara™ afirma Pericles. Se
adquiere conciencia de la importancia y el poder de la palabra. La oratoria, la elocuencia,
la retorica son instrumentos fundamentales tanto para convencer como para poder
desenmascarar los intereses privados 0 de grupo que pueden esconderse tras los
discursos y las leyes establecidas.

“La palabra es una gran dominadora, que con un pequefiisimo y sumamente invisible
cuerpo, cumple obras importantes, pues puede hacer cesar el temor y quitar los dolores,



Los sofistas 7

infundir la alegria e inspirar la piedad... Pues el discurso, persuadiendo al alma la conduce
convencida, a tener fe en las palabras y a consentir en los hechos... La persuasion, unida a
la palabra impresiona al alma como ella quiere. La misma relacion tiene el poder del
discurso con respecto a la disposicién del alma que la disposicion de los remedios
respecto a la naturaleza del cuerpo.”

Gorgias, Elogiode Elena 8, 12-111

4. Giro antropologico y politico: los asuntos del ser humano en la ciudad.

De esta manera en la filosofia se produce un giro en sus preocupaciones teméticas y se
centra en las preocupaciones de los propios ciudadanos atenienses en sus discusiones
en la plaza publica.

Los sofistas inician una reflexion sobre las estructuras politicas y juridicas de la
sociedad helénica y sobre los comportamientos morales de sus ciudadanos. Temas
marginados hasta ahora - por los regimenes politicos anteriores- y que ahora son tema
central y objeto de la critica racional.

5. De los problemas abstractos a la problematica cotidiana.

Mas que un saber universal o problemas de carécter abstracto interesa ahora estudiar
lo cotidiano - de caracter politico -. Interesan aquellos saberes que sirvan para la
realidad probleméatica que el ser humano vive cada dia: qué educacion ha de darse a los
ciudadanos, como se ha de organizar la sociedad, coémo se ha de distribuir el poder en ella,
qué relacion debe existir entre la sociedad y el individuo, qué leyes han de regular esas
relaciones, etc. Se busca lo mejor para la ciudad y el ciudadano.

6. Los filésofos toman un papel publico y activo.

El sabio, el filésofo, hasta ahora recluido en circulos minoritarios y centrado sobre la
especulacion tedrica, hace su entrada en la vida social como alguien que es capaz de
prevalecer sobre el contrario gracias a su saber y la fuerza de su discurso -fruto de su
dominio del arte de la oratoria -. Esto es lo que hara que algunos sofistas sean temidos y
criticados por la forma en que utilizan su saber.

1.1.3 ELESTILO Y LAS INTENCIONES DE LOS SOFISTAS.

Puesto que las decisiones se tomaban en la asamblea y en ella eran los mejores oradores
los que conseguian éxitos y el mejor reconocimiento social los sofistas aprovechan el
momento euforico para ofrecer su saber y las técnicas para saber hablar bien.

“El arte sofistico es preciso considerarlo como una filosofia retorica. El sofista comienza
sus discursos con frases como "yo sé", “conozco", "ya hace mucho tiempo que he
observado”, ""no hay nada seguro para el hombre". Algunos dicen que el modelo a imitar
fue el mismo Pericles que dominaba el arte de la improvisacion, otros dicen que fue
Gorgias porque cuando se presentaba en el teatro tenia la osadia de decir: "Proponerme
un tema" y ninguno le ganaba a hablar y refutaba a todos. Asi pues, los antiguos
denominaban sofistas a aquellos filésofos que sabian exponer sus doctrinas con
elocuencia. La ciudad de Atenas comenz6 a temerlos porque ganaban todos los pleitos,
tanto si tenian razon como si no, ya que dominaban el arte de la improvisacion para saber
defender el si y el no de una misma cuestion segin las circunstancias y las necesidades de
los clientes.”




Los sofistas 8

\ Filostrato, Vidas de los Sofistas, | \

El discurso sofista es un tipo de discurso grandilocuente. Pero hablar bien no siempre
quiere decir querer razonar para llegar a la verdad o defender causas justas. En
muchas ocasiones la intencion es la busqueda del aplauso, del reconocimiento social, la
demostracion del poder y el dominio en el arte de convencer. Un ejemplo claro de esta
utilizacion del saber sofistico es lo que se denomina el Doble discurso, éste consiste en
saber defender el si y el no de una misma cuestion con el mismo poder de conviccion.

“Sobre lo bello y lo feo también podemos formular un doble discurso. Pues unos dicen
que una cosa es lo bello y otra lo feo, que la diferencia, como en el nombre, también
existe en la realidad; otros en cambio, mantienen que es lo mismo lo bello y lo feo.
Pienso que si alguien, en un momento, diera la orden de que todo el mundo reuniera en
un solo lugar aquello que cada uno considera feo, y después mandara tomar de este
montdén aquello que cada uno considera bello, no guedaria ni una sola cosa, sino que
entre todos habrian recogido todo. Esto es asi porque ninguno piensa lo mismo.”

Anoénimo, Dobles razonamientos

Hubo sofistas con distintas actitudes, unos buscaron lo mejor para la ciudad pero otros
simplemente se vendieron al mejor postor simplemente por dinero defendiendo, a
sabiendas que lo eran, causas injustas.

Su brillantez en los discursos y su éxito les lleno las aulas de los jovenes de las mejores
familias, todos ellos aspirantes a triunfar en politica; pero también les proporciond un buen
namero de detractores ante la falta de honestidad vy el ejercicio de manipulacién que
algunos de ellos habitualmente practicaban. Otras veces sus detractores -como en el caso
de Platdn- lo que no les aceptan es la critica que hicieron de los valores tradicionales.

De la utilizacion manipuladora del lenguaje proviene el término sofisma. Con esta palabra
se designa el argumento que reviste apariencia lI6gica y de verdad, a pesar de que
quien lo formula es consciente de su falsedad.

1.1.4 EPOCASY AUTORES.

Sus integrantes no defienden una postura unitaria. No se trata de una escuela
homogénea en sus planteamientos ni en sus soluciones. Si alguna nota comun cabe
destacar, es la de constituir un movimiento intelectual, fruto y exponente de una crisis
moral y social, de caracter critico de la propia sociedad en la que nace y se desenvuelve.

Se distinguen dos épocas:
1. Primera sofistica: Sofistas de la cultura.
Esta formada por los mas destacados y auténticos creadores del movimiento sofista.

Buscar dar una base racional a la sociedad y a los valores de su tiempo mas alla de la
aceptacion por tradicién. La ley y la moral son convencionales, pero cabe hacerlas
acordes con la naturaleza.

Sus representantes son: Protagoras de Abdera (480-410 a.C.), Gorgias de Leontini (s. IV
a. C.), Hippias de Elis (s. V a.C.) y Prodico de Ceos (s. V a.C.).



Los sofistas 9

2. Segunda sofistica: Sofistas posteriores.

Son menos creadores, reflexionan sobre ideas de los anteriores. La situacion politica es
mucho més conflictiva. Muchos autores les atribuyen la degeneracion y la decadencia de
la sofistica.

Es en esta época cuando "Sofista" adquiere una significacion peyorativa como aquel que
da razones que sabe falsas, pero revistiéndolas de falso rigor légico. No le importa el
objeto que defiende, sino el juego intelectual con que pueda vencer al contrario, llevarlo a
confusion.

Acentlan la oposicion entre naturaleza y leyes que son consideradas fruto de la
voluntad de dominar mediante ellas a los otros. La mayor parte son contrarias a la
naturaleza.

Sus representantes son: Célicles, Polo, Traximaco, Licofron, Critias, Antifonte y
Alcidabas.
1.1.5 FUENTES.

Habiendo escrito mucho de ellos no se conserva casi hada. La reconstruccion de sus textos
es dificil pues fueron censurados. Lo que queda lo conocemos a través de sus
antagonistas, fundamentalmente Platén.

1.2 Los sofistas: su pensamiento.

1.2.1 INTRODUCCION.

Vamos a ver aqui las reflexiones filosoficas de los sofistas que se centran en el terreno de
la ética y de la politica. El buscar bases racionales sobre las que asentar la sociedad
les llevara a indagar en el origen y la naturaleza de las leyes, ello enfocado desde el
analisis de la relacion entre el individuo y la sociedad, el papel que en ella juega la ley.

Cuando aqui hablamos de ley (nomos) hacemos referencia a el conjunto de normas
politicas e instituciones establecidas por las cuales se rige una comunidad humana.

Las dos ideas fundamentales que aportan los sofistas son el convencionalismo de las
leyes y el relativismo en el terreno de la moral.

1.2.2 EL CONVENCIONALISMO.

1.2.2.1 Teorias sobre el origen y la naturaleza de las leyes.
Los griegos responden con tres modelos que se suceden en el tiempo:
A. Teorias anteriores.

1. El pensamiento mitico-religioso: origen divino.



Los sofistas 10

Las leyes e instituciones proceden de los dioses. En la explicacion mitica la aparicion de
la ley se vincula a la intervencion particular de alguna divinidad que fundara tal
ciudad en un pasado remoto.

2. El pensamiento de los primeros filosofos: origen natural.

En consonancia con su funcion racionalizadora la filosofia abandoné pronto ese tipo de
explicacion. Heraclito vincula el orden de la polis al orden del universo: el orden de la
polis es parte de un orden més amplio, el orden del universo. Es una teoria
naturalista: tanto uno como otro se rigen por una misma ley o logos universal.

B. El pensamiento de los sofistas: origen convencional.

Abandonan la teoria heraclitea y llegan a la conviccion de que las leyes y las
instituciones son el resultado de un acuerdo o decision humana: son asi pero nada
impide que sean de otro modo.

1.2.2.2 Causas del convencionalismo.

La filosofia siempre se halla enmarcada en un contexto social, en un conjunto de
experiencias de caracter socio-politico. En tiempo de los sofistas hay tres factores, de este
tipo, que influyen en su concepcidn convencionalista de la ley:

1. El contacto continuado con otros pueblos y culturas: que permitié constatar que las
leyes y las costumbres son muy distintas en las comunidades humanas.

"Para los etiopes, los dioses son chatos y negros y para los tracios, rubios y de 0jos
azules."

Fr. 15-16; DK I, 132-3

2. La fundacion de las colonias: aunque a veces se importaba la constitucion de la
ciudad de origen, en cada asentamiento nuevo se habia de redactar una nueva.

3. Los cambios sucesivos en la constitucion de Atenas: que les permitié comprobar el
convencionalismo en su propia experiencia politica. (Recordar las reformas de
Solén, las de Clistenes o las del propio Pericles)

1.2.3 EL RELATIVISMO MORAL.

No soélo defienden el convencionalismo de las instituciones politicas, también de las
normas morales. Lo que se considera bueno o malo, justo o injusto, loable o reprobable,
no es fijo, absoluto o universalmente valido e inmutable.

1.2.3.1 Causas del relativismo.

Para llegar a esta conclusion los sofistas utilizaban un doble argumento:

1. La falta de unanimidad acerca de lo que es justo o injusto,... Salta a la vista, no solo
comparando unos pueblos con otros, sino comparando los criterios morales de los
individuos y grupos dentro de una misma sociedad.



Los sofistas 11

"Tras su coronacién, Dario se dirigié a los griegos que estaban presentes y les preguntd
por cuanto dinero aceptarian comerse los cadaveres de sus padres. Ellos respondieron que
no lo harian por nada del mundo. A continuacion, Dario Ilamé a unos indios llamados
calatios que se comen a sus muertos... y les preguntd por cuénto dinero aceptarian
quemar los cadaveres de sus padres. Estos, a gritos, le pidieron que no dijera cosas
impias. Son costumbres establecidas y creo que Pindaro acertaba al decir que la cos-
tumbre (nomos) reina sobre todos."”

Herodoto, 111, 38, 3-4

2. La comparacion entre las leyes vigentes (homos) y la naturaleza humana (physis)
Pero como con relacién a este punto hay distintas posturas vamos a dedicarle un
apartado especial.

1.2.3.2 El conflicto entre physis y nomos.

A partir de los sofistas aparece una oposicion entre estos dos términos, que en ellos
habran de entenderse asi:

Nomos es el conjunto de leyes y normas convencionales. Son el fruto de un pacto entre
las personas, son mudables y acomodaticias (segun las circunstancias) y relativas.

Physis expresa lo natural, las leyes y normas ajenas a todo acuerdo o convencion.
Tienen su origen en la propia naturaleza del ser humano. No son relativas, son
inamovibles y absolutas.

1.2.3.3 Teorias defendidas por los sofistas.

A. Defensa del derecho positivo.

Siendo dificil determinar que parte de las leyes y normas son por physis, son naturales,
debemos atenernos sin ningun tipo de limites al derecho positivo. Su postura se derivaria
de la critica a la ley natural.

Es mérito de los sofistas el haber realizado la primera critica a la ley natural:

1. La constitucién considerada hasta entonces de indole casi sagrada aparece ahora,
al menos en gran medida, como el resultado de factores histdricos e intereses de

grupo.

2. No se puede aceptar sin mas, que las leyes estén basadas en la naturaleza
humana. Se dan cuenta de que muchas leyes que se venian aceptando como
originadas por un ley natural tenian mucho de convencionales.

3. En las primeras reformas constitucionales se encontraban con que se habia de
respetar determinadas leyes que por tradicion se consideraban naturales.
Fundamentalmente leyes consuetudinarias (leyes no escritas y de prestigio) las
mas dificiles de reconocer como no naturales.

Los sofistas realizan una labor critica, se preguntan ¢Qué es la ley natural?, ;Qué es la
naturaleza humana? Cada sofista responderd de distinta manera solucionando el
conflicto entre physis y nomos de diferente forma.



Los sofistas 12

B. Teorias iusnaturalistas.
Encontramos aqui dos posturas diferentes:
1. Equilibrio entre Physis y nomos: Protagoras.

Debe existir una armonia entre physis y nomos: la ley no esta en contradiccion con la
naturaleza sino que es una especie de desarrollo o apéndice de ella que la perfecciona.

Las leyes no son de origen divino ni tampoco surgen espontdneamente, son el
resultado de la accion racional e inteligente de las personas que las realizan. Son la
Gnica manera de regular la convivencia, sin legalidad surgiria la tirania. La ley pone
coto a esta posibilidad.

En contra de una hipotética ""Edad de Oro™ -el punto de partida seria considerar la
existencia en un principio de un ser humano en estado natural regido por una legislacion
perfecta-, se parte de una sociedad anOmica y se comienza un camino de
perfeccionamiento de la justicia -diké- a través de la razén. Habra mejores o peores
legislaciones pero éstas nunca son totalmente naturales o inmutables. Las leyes y normas
mas correctas son las democréticas de la ciudad de Atenas.

2. Predominio de la physis sobre el nomos.

La moral vigente es antinatural. No sélo es convencional -que puede serlo, si se adecua
a la naturaleza no pasa nada- sino que ademas es contraria a la naturaleza.

Hay también dos posturas seglin sean demacratas o de tendencia autoritaria.
a) lgualitaristas.
La naturaleza es igualitaria por lo que hay que defender al més débil.

i. Antifonte y Hippias.

Los semejantes son iguales por naturaleza y no estan emparentados por ley -nomos-
sino por naturaleza -en contra de la discriminacion racial-.

“Solemos ensalzar y respetar a quienes proceden de familia ilustre y no ensalzar ni
respetar a quienes no proceden de familia ilustre. En esto nos portamos entre nosotros
como los barbaros, ya que todos somos por naturaleza iguales, tanto los barbaros como
los griegos.”

Antifonte, DK 11, 352-353

Los seres humanos son iguales por naturaleza (tienen las mismas necesidades) pero
todo lo demas (Lo que se considera bueno o malo, justo o injusto, loable o reprobable) es
relativo segun las costumbres, la educacion y la condicion social.

En contra de la teoria de Protagoras afirman que la legislacién es algo necesario pero no
es capaz de formar a los ciudadanos -hacerlos justos y razonables-. Hemos de ir mas
alla a la physis y fundamentar en ella nuestras leyes.



Los sofistas 13

La ley -nomos- no es el resultado de la naturaleza, como afirmaba Heréclito, sino algo
enfrentado a ella. Defienden la independencia del individuo frente a la polis legal.
Ponen el acento sobre el aspecto represor de la legalidad intentando salvar al individuo
de la presion de la polis.

"La justicia consiste en no transgredir los preceptos legales de la polis a que uno
pertenece como ciudadano. Un hombre se serviria de la justicia sacando el maximo
provecho para si mismo si ante testigos defiende la soberania de las leyes, mientras que
cuando esta solo y sin testigos, defiende los dictados de la naturaleza. En efecto, las
disposiciones legales (nomos) son artificiales, pero las de la naturaleza son necesarias.
Las leyes existen por convencién y no son naturales, pero los dictados de la naturaleza
son naturales y no convencionales.

Si alguien que infringe los preceptos legales es capaz de ocultar su conducta ante quienes
los han establecido, quedara libre de infamia y castigo; si no es capaz de ocultar su
conducta, no. Por el contrario, si alguien se opone mas alla de lo posible a las exigencias
innatas impuestas por la naturaleza, el dafio no serd menor porque sea capaz de ocultar su
conducta, ni sera mayor porque lo sepa todo el mundo. Y es que en tal caso el dafio no
proviene de la opinion de los hombres sino de la verdad de las cosas. La investigacion
acerca de todo esto tiene su razon de ser en que la mayoria de las acciones justas segun la
ley (nomos) son hostiles a la naturaleza (physis)"

Antifonte, fr. 44, 1-11

ii. Licofrony Alcidabas.

Son demdcratas radicales. Defienden la extension de la democracia reclamando los
derechos de la mujer, el derecho de ciudadania para todos los que vivan en la ciudad y la
abolicion de la esclavitud.

b) Defensa de la ley del més fuerte: Calicles y Traximaco.
Es defendida por sofistas de la segunda época de tendencia autoritaria.

Puesto que el fundamento debe ser la naturaleza humana debemos saber como podemos
conocerla: ¢cudl es el modo propio e intrinseco de comportarse de los seres humanos?.
Esto no es facil de saber puesto que nuestro comportamiento esta condicionado por el
aprendizaje, los habitos y las normas que nos han ido inculcando a lo largo de nuestra vida.

¢ Qué es lo natural en el ser humano? : Aquello que queda si eliminasemos todo lo que
hemos adquirido por las ensefianzas que hemos recibido. Estos sofistas toman como
ejemplo de naturaleza humana prescindiendo de los elementos culturales adquiridos al
nifio y al animal. De estos modelos deducen que s6lo hay dos formas naturales de
comportamiento:

v Labusqueda del placer: el nifio sonrie cuando esté feliz y llora cuando siente dolor.

v El dominio del mas fuerte: en los animales el macho mas fuerte domina a los demas.
La naturaleza del fuerte impone su supremacia.

En el trasfondo politico es lo que esta ocurriendo en la practica: la constitucion de la
confederacion helénica, el imperialismo ateniense y la destruccion de la isla de Melos.



Los sofistas 14

Tiene un antecedente en Gorgias: "El arte retdrico tiene por objetivo dominar a los otros:
el mas fuerte en el discurso subyuga al mas débil".

Calicles afirma que el nomos contradice a la naturaleza. La naturaleza hace a los seres
humanos desiguales, de ahi que prevalezca el derecho del mas fuerte. En cambio, la ley
tiende a igualarlos, con lo que se opone a aquella favoreciendo a los més débiles. No ha
de ser asi, han de prevalecer los mas fuertes, habiles y astutos, también en la vida de
la ciudad.

"[Traximaco]: En mi opinién, son los hombres débiles y las masas los que establecen las
leyes. Para si mismos, para su propia utilidad, implantan leyes, prodigan alabanzas y
censuras: quieren atemorizar a los que son mas fuertes que ellos, a los que estan
capacitados para tener mas, y, para evitar esto, dicen que es feo e injusto poseer mas y
que la injusticia consiste en tratar de conseguir mas cosas que los demas. Pues, en mi
opinion, consideran una felicidad el tener lo mismo, siendo inferiores."

Platén, Gorgias

Es l6gico y consecuente con la naturaleza hacer prevalecer la propia opinion a base del
discurso, haciendo aparecer como bueno lo que satisface al individuo. Es la hora de
sacudirse el yugo de los débiles. La razon esta al servicio de cada uno, sirve en la medida
en que garantiza el éxito personal y la realizacion de las fuerzas irracionales en cada
individuo. La comunidad se muestra como enemiga de éste.

"Calicles: ...A los de buen juicio para el gobierno de la ciudad y a los decididos, a éstos
les corresponde regir las ciudades, y lo justo es que ellos tengan méas que los otros, los
gobernantes mas que los gobernados... Lo bello y lo justo por naturaleza es lo que yo te
voy a decir con sinceridad, a saber: el que quiera vivir rectamente debe dejar que sus
deseos se hagan tan grandes como sea posible, y no reprimirlos sino, que siendo los
mayores que sea posible, debe ser capaz de satisfacerlos con decision e inteligencia y
saciarlos con lo que en cada ocasion sea objeto de deseo. Pero creo yo que esto no es
posible para la multitud: de ahi que, por vergiienza, censuren a tales hombres, ocultando
de este modo su propia impotencia; afirman que la intemperancia es deshonrosa, como ya
dije antes, y esclavizan a los hombres mas capaces por naturaleza y, como ellos mismos
no pueden procurarse la plena satisfaccién de sus deseos, alaban la moderacion y la
justicia a causa de su propia debilidad. Porque para cuantos desde el nacimiento son hijos
de reyes o para los que, por su propia naturaleza son capaces de adquirir un poder, tirania
0 principado, ¢qué habria en verdad mas vergonzoso y perjudicial que la moderacion y la
justicia, si pudiendo disfrutar de estos bienes, sin que nadie se lo impida llamaran para
que fueran sus duefios a la ley, los discursos y las censuras de la multitud?. ;C6mo no se
habrian hecho desgraciados por la bella apariencia de la justicia y la moderacién, al no
dar méas a sus amigos que a sus enemigos, a pesar de gobernar en su propia ciudad?. Pero,
Sdcrates, esta verdad que t( dices buscar es asi: la molicie’, la intemperancia’ y el
libertinaje, cuando se les alimenta, constituyen la virtud y la felicidad: todas esas otras
fantasias y convenciones de los hombres contrarias a la naturaleza son necedades y cosas
sin valor."

Platén, Gorgias, 491 d-492

! Aficion al regalo, nimia delicadeza, afeminacion.

? Falta de templanza



Los sofistas 15

1.2.4 VALORACION Y CONCLUSIONES.

Su critica no pretende ser puramente destructiva (al menos en la primera época), mas bien
tiende a ser clarificadora, de someter toda verdad a una verificacion racional.

1. Tienen un rasgo positivo: el impedir la absolutizacion de verdades que se
pretendian tales. Se hace imposible seguir afirmando que la ley es de caracter
sagrado e inamovible, solo cabe el establecimento de normas variables de
conducta.

2. En el lado negativo y contrapartida tenemos que el relativismo a que llevo el abuso
de la préctica como legitimadora de la verdad imposibilité el establecimiento
positivo de unas bases sobre las que construir el orden nuevo que sustituyera al por
ellos criticado. No existian valores comunes en que apoyar el convencimiento del
comportamiento colectivo. La verdad se habia vuelto tan variable que lleva al
individuo a actuar segun las circunstancias de forma también variable.

Esto explica que la retdrica, arte de la exposicion y comunicacion entre ciudadanos, se
convirtiera en puro ejercicio dialéctico para vencer al contrario.



SAcrates 16

2 SOCRATES.

2.1 Introduccién.

2.1.1 LA PERSONALIDAD DE SOCRATES.

Socrates es un ciudadano ateniense nacido en el 470 a. C.
y muerto en el 399 a. C. Coeténeo de los sofistas -tiene
unos cincuenta afos en tiempos de la sofistica- no es uno
de ellos.

Se nos lo ha descrito como "un hombre enamorado de su
ciudad, poco escrupuloso con los deberes familiares, feo
y segun dicen, de costumbres un poco dudosas, pero de
una gran personalidad y originalidad; una mezcla entre
pensador puro, politico y lider carismatico pero
controvertido, hecho que provoca la fascinacion de una
parte de Atenas pero también el odio de otro sector"

"Pues es el caso que una vez Antifonte, queriendo arrebatarle los acompafantes,
acercose a Sécrates y, estando delante aquellos, hablé asi como sigue: «Sdcrates, yo
confieso que creia que los que se dedican a la sabiduria tenian que venir a hacerse mas
felices; pero lo que es ti me parece que has sacado del filosofar los frutos mas contrarios
de eso. A la vista, pues, esta que vives de una manera gue no habria un esclavo que
tratado de ese modo por su duefio lo aguantara: manjares que comes y bebidas que
bebes, de lo més barato, y de vestido, andas envuelto en uno no ya solo barato, sino el
mismo para verano y para invierno, y te pasas la vida descalzo y sin camisa. Y mas adn,
dinero, por supuesto, te niegas a tomarlo, cosa que ya s6lo de recibirla alegra y que,
guardada en tu poder, te permite vivir mas libre y mas agradablemente. Asi que si, igual
que en los demas oficios los maestros sacan a los aprendices imitadores de ellos mismos,
tl también por ese camino llevas a los que estan contigo, ve teniendo por cierto que eres
maestro de miseria.»"

Jenofonte, Recuerdos de Socrates, | 6, 1-3

Socrates era un hombre con carisma, y con una excepcional capacidad de fascinacion, y
que asume, espontaneamente, la defensa de las costumbres y las instituciones de Atenas
constituyéndose en una especie de conciencia publica que denuncia la corrupcion y
fustiga el vicio a diestro y siniestro, lo que le hace merecer el sobrenombre del "tabano
de Atenas".

Una conspiracion de sus opositores le lleva a juicio bajo la acusacion de impiedad y de
corromper a los jovenes. Es condenado a muerte o al ostracismo eligiendo la muerte
pese a haber podido huir de la carcel. En el 399 bebe la cicuta, un veneno mortal como
cumplimiento de la condena y muere. No huye porque no quiere abandonar su ciudad y
como expresion de su obediencia y respeto a las leyes de la ciudad.

Y si, ademas, me dijerais: «Ahora, Scrates, no vamos a hacer caso a Anito, sino que te
dejamos libre, a condicion, sin embargo, de que no gastes ya mas tiempo en esta
busqueda y de que no filosofes, y si eres sorprendido haciendo alin esto, morirés»; si, en
efecto, como dije, me dejarais libre con esta condicion, yo os diria: «Yo, atenienses, 0s



SAcrates 17

aprecio y os quiero, pero voy a obedecer al dios mas que a vosotros y, mientras aliente y
sea capaz, es seguro que no dejaré de filosofar, de exhortaros y de hacer manifestaciones
al que de vosotros vaya encontrando, diciéndole lo que acostumbro: "Mi buen amigo,
siendo ateniense, de la ciudad méas grande y mas prestigiada en sabiduria y poder, no te
averguienzas de preocuparte de cdmo tendras las mayores riquezas y la mayor fama y los
mayores honores, y, en cambio no te preocupas ni te interesas por la inteligencia, la
verdad y por como tu alma va a ser lo mejor posible?".» Y si alguno de vosotros discute
y dice que se preocupa, no pienso dejarlo al momento y marcharme, sino que le voy a
interrogar, a examinar y a refutar, y, si me parece que no ha adquirido la virtud y dice
que si, le reprocharé que tiene en menos lo digno de mas y tiene en mucho lo que vale
poco. Haré esto con el que me encuentre, joven o viejo, forastero o ciudadano, y méas
con los ciudadanos por cuanto mas proximos estais a mi por origen. Pues, esto lo manda
el dios, sabedlo bien, y yo creo que todavia no os ha surgido mayor bien en la ciudad
que mi servicio al dios. En efecto, voy por todas partes sin hacer otra cosa que intentar
persuadiros, a jovenes y viejos, a ho ocuparos ni de los cuerpos ni de los bienes antes
que del alma ni con tanto afan, a fin de que ésta sea lo mejor posible, diciéndoos: «No
sale de las riquezas la virtud para los hombres, sino de la virtud, las riquezas y todos los
otros bienes, tanto los privados como los publicos. Si corrompo a los jévenes al decir
tales palabras, éstas serian dafiinas. Pero si alguien afirma que yo digo otras cosas, no
dice verdad.» A esto yo afadiria: «Atenienses, haced caso 0 no a Anito, dejadme o no en
libertad, en la idea de que no voy a hacer otra cosa, aunque hubiera de morir muchas
VECes.»

Platon, Apologia de Socrates 29¢-30c

2.1.2 SUS FUENTES.

No escribié ninguna obra, tal vez porque consideraba que el diadlogo, la comunicacion
directa e interpersonal, es el unico método véalido para la filosofia.

Tanto la imagen que poseemos de él como su pensamiento nos ha llegado
principalmente a través de los didlogos escritos por Platon que fue ferviente alumno
suyo. Ademas de esta imagen, que estd idealizada, tenemos otras mas criticas de
contemporaneos suyos. Jenofonte, que es un historiador griego, a través de su obra
"Recuerdos de Socrates™" y Aristofanes a través de su obra "Las nubes", una comedia
donde se da una imagen de Socrates como un hombre ridiculo.

2.1.3 SOCRATES Y LOS SOFISTAS.

Sécrates fue un personaje perteneciente al ambito cultural de los sofistas pero los
combatio enérgicamente.

Con ellos comparte. Su interés por el ser humano, por las cuestiones morales y
politicas, por la vinculacion de éstas al problema del lenguaje.

De ellos se distingue. Fundamentalmente en cuatro aspectos:

1. El modo de ensefiar. No cobra por sus ensefianzas, ni lo hace en lugares cerrados
sino que aprovecha los mercados, las casas de los amigos, el gimnasio, el agora o
cualquier lugar donde haya gente que quiera escucharlo. No ensefia s6lo a las elites
sino a todo el que lo desea, aunque preferentemente a los jovenes.



SAcrates 18

2. Adopta un método totalmente opuesto. Los sofistas pronunciaban largos discursos
y comentaban textos de autores antiguos. Socrates rechaza los largos discursos,
porque impiden discutir paso a paso las afirmaciones del orador, y los textos
antiguos, porque no es posible preguntar a sus autores, éstos no pueden ofrecer
aclaraciones de lo que escribieron. Sécrates emplea la palabra y el discurso pero
hace un uso diametralmente opuesto. A diferencia de los sofistas no empleara un
discurso grandilocuente (la retdrica), ni intentard seducir a las multitudes para
hacerles cambiar de opinion o de intencion de voto. El Unico método valido para
Socrates es el didlogo (la dialéctica), la pregunta y la respuesta con la intencion de
que sea su interlocutor el que llegue a la verdad por si mismo.

3. La finalidad de su ensefianza. Su interés no se halla en hacer carrera politica,
conseguir el éxito o la fama sino en indagar en aquellos temas que interesan a todos
los seres humanos como por ejemplo, qué es la justicia, el bien o la virtud.

4. Su pensamiento. Aporta en los temas politicos y morales unas soluciones
diferentes. Es antirrelativista y defiende la teoria que se denomina intelectualismo
moral.

2.2 El antirrelativismo socratico.

Sdécrates, como muchos otros atenienses, no esta de acuerdo con el relativismo de los
valores que tanto habia seducido a una parte de la juventud porque este relativismo, que
parecia llevar a la conclusion de que todo estaba permitido, amenazaba de muerte su
ciudad, uno de sus suefios mas preciados: "Estoy orgulloso de ser humano y no animal,
y de ser ateniense y no ser barbaro" confesara.

La obsesion de Socrates es la de eliminar el relativismo de valores que invade Atenas.
El relativismo es fruto de la diversidad de opiniones que da derecho a creer a todos
gue su parecer vale igual o0 mas que el del resto.

Si no existe ninguna verdad absoluta, el lenguaje se vuelve algo inutil, ya no
podemos hablar de nada. ;Como discutir si las leyes de la ciudad son justas o injustas
si no tenemos antes una idea clara de la justicia en si? De la misma manera que un
zapatero no puede hacer zapatos, si no sabe antes qué es un zapato (le falta el modelo)
los seres humanos tampoco podran ser justos, virtuosos o felices si ignoran qué
quieren decir éstas palabras.

La ciudad ha perdido los papeles y se hace preciso volver a mirar la brajula que nos
encamina hacia valores validos para todos, universales, e incluso, eternos como los
dioses.

La primera labor que se habra de proponer sera la busqueda de la correcta definicion
de estos conceptos, una definicion que sea universal y valida para todos.

"Recuerda que no te he pedido que me muestres una o dos de las muchas acciones que
son piadosas, sino que me muestres la forma misma a que nos referimos, aquella en
virtud de la cual todas las acciones piadosas son piadosas. ¢Acaso no has afirmado que
las acciones impias son impias y las piadosas son piadosas en razon de una forma Unica?
¢O no lo recuerdas?




SAcrates 19

-Si, lo recuerdo.

-Muéstrame, pues, cuél es esta forma para que poniendo en ella la mirada y usandola
como paradigma, pueda yo decir de todo lo que concuerda con ella -lo hayas hecho tu o
cualquier otro- que es piadoso y de lo que no concuerda con ella que es impio."”

Platon, Eutifron, 60e

Es necesario encontrar un punto de referencia, la piedra de toque que fundamente no
las opiniones personales sino la verdad. Socrates cree que esta piedra de toque es la
razon humana. La claridad intelectual, aquello que la razon ve claro, ha de ser comin a
toda la especie humana (racionalismo socratico)

2.3 El método socratico: la induccién mayéutica

El cree que dentro de cada uno hay unas verdades innatas (innatismo) que es necesario
alcanzar, hacer aflorar en nosotros - como una madre pare a su hijo desde lo mas intimo
de su cuerpo -. Ello se puede conseguir mediante la palabra pero no con el estilo de los
sofistas —la retorica- sino con el juego de la pregunta-respuesta, en definitiva, con el
didlogo — la dialéctica -.

"Sdcrates: Esto te sucede mi querido Teeteto porque tu mente no es vacia ni estéril.
Sufres los dolores del parto.

Teeteto: No sé nada de eso. Sdcrates. Sélo te estoy diciendo en que estado me
encuentro.

Sdcrates: 'Qué extrafio que nunca hayas oido que soy hijo de una partera, una apacible y
saludable mujer, llamada Fenérates!.

Teeteto: Lo he oido.

Sécrates: ¢Te han dicho que yo también practico el mismo arte?... No divulgues mi
secreto. No se sabe que yo poseo esa habilidad, y es asi que los ignorantes me describen
como un excéntrico que reduce a las personas a una perplejidad sin esperanza. ;Quieres
gue te diga la razon?

Teeteto: Si, por favor.

Socrates: Considera, entonces, lo que ocurre con todas las parteras. Lograras asi
comprender lo que quiero decir. Creo que sabes que ellas s6lo atienden a otras mujeres
en sus partos, cuando ya no pueden engendrar hijos ni criarlos, puesto que estan
demasiado viejas para ello. Mi arte mayéutico es, en general, como el de ellas: la Gnica
diferencia es que mis pacientes son hombres, no mujeres, y mi trato no es con el cuerpo,
sino con el alma, que esté en trance de dar a luz. Y el punto més elevado de mi arte es la
capacidad de probar por todos los medios si el producto del pensamiento de un joven es
un falso fantasma o est4, en cambio, animado de vida y verdad. Hasta tal punto me
parezco a la partera, que yo mismo no puedo dar a luz sabiduria, y el reproche usual que
se me hace es cierto: a pesar de que yo pregunto a los demas, nada puedo traer a luz por
mi mismo, porgue no existe en mi la sabiduria. La razén es la siguiente: el cielo me
obliga a servir como partera, pero me ha privado de dar a luz. De modo que por mi
mismo no tengo ninguna clase de sabiduria ni ha nacido de mi descubrimiento alguno
que fuera criatura de mi alma. Algunos de quienes frecuentan mi compafiia parecen, al
principio, muy poco inteligentes, pero, a medida que avanzamos en nuestras discusiones,




SAcrates 20

todos los que son favorecidos por el cielo hacen progresos a un ritmo tal que resulta
sorprendente tanto a los demas como a si mismos, si bien estd claro que nunca han
aprendido nada de mi: las numerosas y admirables verdades que dan a luz las han
descubierto por si mismos, en si mismos. Pero el alumbramiento, en cambio, es tarea del
cielo y mia. La prueba de esto es que muchos que no han sido conscientes de mi
asistencia, pero que gracias a mi han dado a luz, creyendo que toda la tarea habia sido
exclusivamente de ellos, me han dejado antes de lo que debian, ya sea por influencia
ajena o por propia determinacién, por lo que fueron malogrando, en lo sucesivo, su
propio pensamiento, al caer en malas compafiias. Han ido perdiendo los hijos que yo les
habia ayudado a tener, porque los educaron mal, al atender més a los falsos fantasmas
que a lo verdadero: y asi, finalmente, tanto los demés, como ellos mismos fueron
consecuentes de su falta de entendimiento.”

Platon. Teeteto. 148 e - 151 a

Considera que la verdad esta en cada uno de nosotros y que podemos llegar a
conocerla a través de la induccién mayéutica. Asi el punto de partida sera la méxima
délfica: “Conocete a ti mismo”.

Ahora es necesario profundizar en la busqueda de la definicion del concepto que
queramos hallar. Hemos de buscar en el interior de nosotros mismos y apoyarnos en
nuestra razon. ;Cudl es el camino a seguir?:

1. En primer lugar eliminar de las mentes de los seres humanos todas las opiniones que
son relativas o subjetivas. EI método socratico utiliza para ello dos elementos:

a. Reconocer la propia ignorancia: “Sélo sé que no sé nada™. Antes de toda
investigacion es necesaria una cura de humildad, un reconocimiento de la propia
ignorancia. Es ésta la base de la busqueda de toda verdad porque solo el que
tiene conciencia de su ignorancia esta en disposicién de llegar a la verdad. Esta
confesion tiene un caracter ironico y la hace Socrates siempre y repetidas veces
ante sus contertulios en sus dialogos.

b. La ironia. Por medio de la ironia finge ignorar las tesis del contrario pero lo
acorrala mediante preguntas hasta que consigue hacerle negar su propia tesis.

2. Una vez limpia la mente de erréneos prejuicios y de falsas opiniones ya se puede
aspirar a conocer las verdades absolutas, por un camino plano que parte de las
pequefias cosas conocidas y mediante el uso de la induccidén mayéutica.

% Una vision controvertida de esta famosa frase socratica la tenemos de mano el filésofo italiano actual
Giorgo Colli en uno de los paragrafos de su libro “Después de Nietzsche”, aquél titulado: Sécrates y el
oraculo:

“«Nadie es mas sabio que Sdcrates», habia dicho la pitonisa. Pero Socrates quiso refutar al dios que esta
en Delfos, y se puso a buscar a alguien que fuese mas sabio qua €él. De haberlo conseguido habria podido
decir al dios, impiamente: «Este es mas sabio que yo, pero ti dijiste que era yo». Su arrogancia habria
triunfado: demostrando ser menos sabio, habria evidenciado ser mas sabio que el dios de la sabiduria.
Pero no lo consiguio, y quedo claro que Sécrates tenia razon, o sea que nadie era mas sabio que Socrates.
Esta es la hybris griega.”



SAcrates 21

Por ejemplo, para saber qué es la belleza, podemos comenzar dando su definicion
(método deductivo rechazado por Socrates y utilizado por los sofistas) o bien buscar
cosas bellas -una flor, una persona, una puesta de sol, etc.- y ver entre todos en qué
cosas coincidimos acercandonos al modelo de belleza que hay en nuestra mente.
Este modelo sera en ultimo extremo universal y comun a todos los seres humanos.
Lo mismo podemos decir de la justicia, el bien o la felicidad.

Es el camino de lo deseado a lo deseable, de las cosas concretas y conocidas a las
desconocidas y abstractas.

Sus dialogos siempre comenzaban con la pregunta ¢ Tu qué sabes de tal o cual cosa?, o
bien, cuando se decia de una persona que era buena o justa aprovechaba para preguntar
¢Qué es la justicia?, ;Qué es la verdad?

"La mayoria de los dialogos socraticos de Platon suelen terminar sin que se alcance una
definicion satisfactoria. El interlocutor de Sécrates ve refutadas, una tras otra, todas las
definiciones que propone y Socrates tampoco ofrece definicion alguna alternativa (cf.
también Jenofonte, Recuerdos de Socrates, 4,4,9-10). Este proceder de Socrates resulta,
de entrada, desconcertante: da la impresion de dedicarse exclusivamente a humillar a sus
interlocutores refutando sus definiciones y poniendo al descubierto su ignorancia. Para
comprender el sentido de este proceder socratico es necesario conectarlo con ciertos
aspectos de su personalidad: su confesion irénica de ignorancia a través de la cual
reconoce la limitacion y provisionalidad de su propio saber y estéa dispuesto a someterlo
constantemente a revision; su oficio mayéutico, de partera, que no pretende adoctrinar
dogmaéticamente a los demas, sino ayudarlos a librarse de las falsas opiniones y a
ponerse en situacion de buscar por si mismos la verdad. En el didlogo, Socrates pone a
prueba los conocimientos de los demas y pone a prueba también su propio
conocimiento.”

CALVO, Tomas: De los sofistas a Platon: politica y pensamiento. Madrid, Ed.
Pedagobgicas, 1995. pag. 149

2.4 El intelectualismo moral.

Una vez descubierta la verdad ya no se puede dejar de desear el llevarlo a la practica
porque lo contrario significaria violentar nuestra propia conciencia e ir en contra de
nuestros intereses como seres racionales.

La virtud, el obrar bien, no es otra cosa que saber lo que es el bien, lo que es la justicia,
la libertad, las leyes, etc. Porque una vez ves claro que es cada una de esas cosas es
tanta la fuerza que tienen estas verdades que todos las querran alcanzar.

En definitiva, "ser bueno” equivale a "saber": "No hay seres humanos malos, sino
simplemente ignorantes". Esta es la tesis que defiende el optimismo antropolégico.

La moral socratica es intelectualista, es decir, se alcanza a través de un proceso de
clarificacion racional, mediante el cual se encuentra la verdad en el interior de nosotros
mismos, o bien haciendo un buen uso de la razon, o bien con la ayuda del dialogo
(mayéutica) para ir de las cosas conocidas a las verdades absolutas.

El ser humano virtuoso deja de actuar ciegamente y pasa a actuar por sabiduria.
Veamoslo:



SAcrates 22

a) Actuar ciegamente. El que no accede al conocimiento del bien se conduce por
instinto, deseo o técnica particular. Espontaneamente se obedece al instinto, se
intenta satisfacer el deseo -esa es nuestra parte de naturaleza ciega-, por rutina se
explota un saber. El artesano, el médico, el politico, etc. busca lo atil unas veces
para si mismos, a merced de sus impulsos y sus deseos egoistas, otras para satisfacer
las exigencias de su oficio. Todos buscan lo atil pero nadie lo define en su
universalidad, sino por un beneficio particular e inmediato. No lo obtienen méas que
por la espontaneidad del deseo, la rutina del oficio, la préctica de un arte, los efectos
de la retdrica, etc.

b) Actuar por sabiduria. Equivale a dominar los movimientos de una naturaleza ciega
y conducirse segun la ciencia del bien, resistir los impulsos particulares, que son
egoistas, para seguir los mandatos universales de la razon. Actuar por sabiduria
solo es posible tras el recorrido de la mayeéutica el cual nos define el deseo esencial
de la raz6n humana. La razon tiende imperiosamente hacia el bien lo que puede
ocurrir en mas de una ocasion es que otros bienes particulares desvien su atencion.

o "Quien piensa correctamente, actla correctamente, luego la ignorancia es el mal*

El mal es seguir un bien aparente y particular en contra del real y universal. Cuando el
bien percibido no es aparente, sino real, ha de ser el mismo para todos los seres
humanos (es lo deseable)

Cuando, a través de la induccion mayéutica, hemos definido el bien como el deseo
esencial de la razon humana, al volver a la practica, por deduccién, ese bien no puede
perder su universalidad para recaer en el particular deseo egoista: El sabio actuara por
sabiduria.

2.4.1 INTELECTUALISMO Y CULPA.

Por la ecuacién "razon = virtud" el intelectualismo rechaza las ideas de pecado y culpa
puesto que el que obra mal es en realidad un ignorante. Cuando obra mal el ser humano
se engafa a si mismo.

o "Jamas un injusto puede dafiar a un justo"

Pues el injusto al obrar mal, este mal conlleva I6gicamente consigo mismo su propio
castigo. EI malvado por su ignorancia desconoce que las consecuencias de su acto
repercuten negativamente en €l mismo.

2.4.2 EUDEMONISMO SOCRATICO.

La virtud produce la felicidad:
a) Al individuo. Dandole paz consigo mismo.
b) A la sociedad. Proporcionandole la armonia que evite los conflictos.

Asi pues, para obtener la felicidad se ha de conocer qué es el bien (la virtud) a lo que
Ilegamos s6lo a través de la razon, es decir, indagando en el interior de uno mismo
("Condcete a ti mismo™)



SAcrates 23

Razo6n = Virtud = Felicidad

Es la ecuacidon que resume la ética socratica que ademas es racionalista pues en ella
encontramos:

a) Una concepcion del bien como felicidad del alma y de lo bueno como lo util a
esa felicidad.

b) La virtud como conocimiento -universalmente valido- y el vicio como
ignorancia. El que obra mal es porque ignora el bien, por lo tanto "Nadie obra
mal a sabiendas” (voluntariamente)

2.5 El concepto socratico de virtud.

El rechazo del relativismo por Socrates viene fundamentado en una forma de
considerar la virtud que le es propia. Hagamos un repaso de las diferentes formas en
cOmo ésta se habia concebido:

1. Para la aristocracia. Dependia del origen de sangre y por lo tanto la virtud se
heredaba.

2. Para los sofistas. La virtud o el bien no se hereda ni existen en un sentido absoluto.
Hay sélo acciones buenas o virtuosas que siempre tendran un carécter relativo y
convencional. Entre ellos, y segun los autores, la virtud se ejemplifica
mayoritariamente en el éxito y el reconocimiento social.

3. Para Socrates. Ni se hereda, ni es convencional (no se establece por
reconocimiento publico) ni es relativa. Tampoco puede ensefiarse, es decir, no puede
ser el resultado de seguir simplemente patrones o normas que otros nos han
indicado. La virtud debe aparecer como el resultado de una blsqueda racional
infatigable en el curso de la cual el ser humano se va adentrando en si mismo a
medida que va desechando toda vana curiosidad, todas las falsas opiniones. Es la
busqueda de la definicion, del concepto a través de la razén y la introspeccion. Al
final la virtud consistira en resistir los impulsos particulares, que si son relativos y
egoistas, para seguir los mandatos universales de la razén.



Platon 24

3 PLATON.

3.1 Las coordenadas del pensamiento de Platon.

Platon, junto con Aristoteles, significa la madurez y plenitud de la filosofia griega.
Ambos marcan durante mucho tiempo las coordenadas de interpretacion racional
del mundo y del ser humano. Son sin duda los autores mas influyentes y los
interlocutores ineludibles de los filosofos hasta el siglo XVII-XVIII.

Por primera vez nos encontramos ante un sistema completo de pensamiento en el que se
plantean todas las cuestiones que han interesado a lo largo de la historia de la filosofia.

Dos son las coordenadas que permiten entender los intereses y objetivos de la filosofia
platdnica:

a) Su critica al pensamiento de los sofistas.
b) La evolucion politica de la Polis ateniense.

Platén las encuentra vinculadas entre si.

3.1.1 CRITICA A LA SOFISTICA.

Su filosofia tiene como trasfondo la reaccion y el enfrentamiento al convencionalismo y
el relativismo de los sofistas.

Consideran a la sofistica como un elemento disgregador incapaz de ofrecer:

v Un substrato firme a la organizacion de la sociedad. (A causa del convencionalismo
y del relativismo de la sofistica)

v Una base segura al conocimiento. (A causa del relativismo y del escepticismo de la
sofistica)

3.1.2 EVOLUCION POLITICA DE LA POLIS ATENIENSE.

3.1.2.1 Contexto historico.

Platén no vive apenas la época de esplendor que fue la Atenas de Pericles (479-431 a.
C.). Crece en el contexto de las guerras del Peloponeso (hasta que tiene 23 afios) que
acabaran con el poder de la ciudad de Atenas y que desestabilizardn su democracia de
manera practicamente irreversible. Es el tiempo de la segunda sofistica, del gobierno de
los Treinta Tiranos, del restablecimiento de una democracia vigilada, de duros
enfrentamientos politicos con las venganzas de unos y otros,...

Las Guerras del Peloponeso (431-404 a.C.) habia sido el resultado de la lucha entre dos
alianzas lideradas por dos grandes ciudades-estado que representaban, a su vez, dos
modelos politicos enfrentados. Por un lado la Atenas de Pericles que habia liberado
numerosas ciudades griegas del dominio de los Persas y a las que habia reunido entorno a
si imponiéndoles su sistema politico: la democracia. Por otro lado la ciudad de Esparta



Platon 25

modelo de un estado aristocratico y militarista, que veia con preocupacion las ideas
democratizadoras que difundia Atenas. A ella se le unieron otras ciudades dominadas
también por sistemas aristocraticos, asi como otras que veian con desconfianza los
impulsos cada vez més imperialistas de Atenas.

En el 404 a. C. Atenas cae derrotada perdiendo su poder y Esparta le impone un gobierno
aparentemente democratico: Los Treinta Tiranos. Es un grupo reducido de aristocratas,
elegidos bajo la supervision los espartanos, que llevan a cabo una politica autoritaria y
reaccionaria. Tal es asi que no duran en el poder mas que un afo, una revuelta popular,
liderada por Trasibulo restablece la constitucién democrética.

3.1.2.2 Preocupaciones e itinerario politico de Platon: La carta VII.

Esta carta expresa la preocupacién y el itinerario politico de Platon en el marco de los
acontecimientos descritos anteriormente. Siendo aristcrata no comparte el modo de
gobernar que han tenido los Treinta tiranos, pero es un férreo detractor de la democracia.
Para Platon, tanto la tirania como la democracia son fruto de las teorias de los sofistas.

«Siendo yo joven, pasé por la misma experiencia que otros muchos; pensé dedicarme a
la politica tan pronto como llegara a ser duefio de mis actos; y he aqui las vicisitudes de
los asuntos publicos de mi patria a que hube de asistir. Siendo objeto de general censura
el régimen politico a la saz6n imperante, se produjo una revolucion; al frente de este
movimiento revolucionario se instauraron como caudillos cincuenta y un hombres: diez
en el Pireo y once en la capital, al cargo de los cuales estaba la administracién publica en
lo referente al agora y a los asuntos municipales, mientras que treinta se instauraron con
plenos poderes al frente del gobierno en general. Se daba la circunstancia de que algunos
de estos eran allegados y conocidos mios, y en consecuencia requirieron al punto mi
colaboracion, por entender que se trataba de actividades que me interesaban. La reaccién
mia no es de extrafiar, dada mi juventud; yo pensé que ellos iban a gobernar la ciudad
sacandola de un régimen de vida injusto y llevandola a un orden mejor, de suerte que les
dedigué mi més apasionada atencion, a ver lo que conseguian. Y vi que en poco tiempo
hicieron parecer bueno como una edad de oro el anterior régimen. Entre otras tropelias
que cometieron, estuvo la de enviar a mi amigo, el anciano Socrates, de quien yo no
tendria reparo en afirmar que fue el mas justo de los hombres de su tiempo, a que, en
unién de otras personas, prendiera a un ciudadano para conducirle por la fuerza a ser
ejecutado; orden dada con el fin de que Sécrates quedara, de grado o por fuerza,
complicado en sus crimenes; por cierto que él no obedecid, y se arriesgd a sufrir toda
clase de castigos antes que hacerse complice de sus iniquidades. Viendo, digo, todas
estas cosas y otras semejantes de la mayor gravedad, Ileno de indignacién me inhibi de
las torpezas de aquel periodo. No mucho tiempo después cayd la tirania de los Treinta y
todo el sistema politico imperante. De nuevo, aunque ya menos impetuosamente, me
arrastro el deseo de ocuparme de los asuntos publicos de la ciudad. Ocurrian desde luego
también bajo aquel gobierno, por tratarse de un periodo turbulento, muchas cosas que
podrian ser objeto de desaprobacion; y nada tiene de extrafio que, en medio de una
revolucion, ciertas gentes tomaran venganzas excesivas de algunos adversarios. No
obstante, los entonces repatriados observaron una considerable moderacion. Pero dio
también la casualidad de que algunos de los que estaban en el poder llevaron a los
tribunales a mi amigo Socrates, a quien acabo de referirme, bajo la acusacién mas inicua
y que menos le cuadraba: en efecto, unos acusaron de impiedad y otros condenaron y
ejecutaron al hombre que un dia no consintié en ser complice del ilicito arresto de un
partidario de los entonces proscritos, en ocasion en que ellos padecian las adversidades
del destierro. Al observar yo cosas como éstas y a los hombres que ejercian los poderes
publicos, asi como las leyes y las costumbres, cuanto con mayor atencion lo examinaba,




Platon

al mismo tiempo que mi edad iba adquiriendo madurez, tanto mas dificil consideraba
administrar los asuntos publicos con rectitud; no me parecia, en efecto, que fuera posible
hacerlo sin contar con amigos y colaboradores dignos de confianza; encontrar quiénes lo
fueran no era fécil, pues ya la ciudad no se regia por las costumbres y practicas de
nuestros antepasados, y adquirir otros nuevos con alguna facilidad era imposible; por
otra parte, tanto la letra como el espiritu de las leyes se iba corrompiendo y el nimero de
ellas crecia con extraordinaria rapidez. De esta suerte yo, que al principio estaba lleno de
entusiasmo por dedicarme a la politica, al volver mi atencion a la vida puablica y verla
arrastrada en todas direcciones por toda clase de corrientes, terminé por verme atacado
de Vértigo, y si bien no prescindi de reflexionar sobre la manera de poder introducir una
mejora en ella, y en consecuencia en la totalidad del sistema politico, si dejé, sin
embargo, de esperar sucesivas oportunidades de intervenir activamente; y terminé por
adquirir el convencimiento con respecto a todos los Estados actuales de que estan, sin
excepcion, mal gobernados; en efecto, lo referente a su legislacion no tiene remedio sin
una extraordinaria reforma, acompafada ademas de suerte para implantarla. Y me vi
obligado a reconocer, en alabanza de la verdadera filosofia, que de ella depende el
obtener una vision perfecta y total de lo que es justo, tanto en el terreno politico como en
el privado, y que no cesara en sus males el género humano hasta que los que son recta y
verdaderamente fildsofos ocupen los cargos publicos, o bien los que ejercen el poder en
los Estados lleguen, por especial favor divino, a ser filésofos en el auténtico sentido de
la palabra. »

Platon, Carta VII, 324b-326b

3.1.3 EL PROYECTO PLATONICO.

26

Encuentra en Atenas, después de las Guerras del Peloponeso dos defectos fundamentales:

a)

b)

&

La incompetencia e ignorancia de los politicos. No hay profesionales de la politica,
son aficionados: la mayor parte de los cargos se eligen por sorteo. En vez de ser asi, se

habria de escoger al méas capacitado, al méas idéneo.

La lucha entre los partidos. Permiten que los intereses de grupo prevalezcan sobre las

necesidades del Estado.

Su objetivo es llevar a cabo una Reforma politica: fundamentar la polis y sus
instituciones en un orden de principios de caracter universal, que primero hay que
descubrir y después ensefiar.

3.2 Datos biograficos.

Nace en Atenas en el afio 427 a. C. en el seno de una familia
aristocratica -algunos de sus miembros participan en el
gobierno de los Treinta tiranos, en concreto sus tios Carmides

y

[lamaron asi por lo ancho (Platys) de sus hombros o de su
frente.

Su formacion es la de un privilegiado: conoce a Socrates en

el

incondicional suyo hasta su muerte en el afio 399 a. C.

Critias-. Su verdadero nombre era Aristocles, pero le

afio 407 a. C., a sus 20 afos, y se hace discipulo

Ademas aprende todo tipo de materias: matematicas, geometria, arte, dialéctica, etc.




Platon 27

Muerto Sécrates hace un viaje al sur de Italia donde entra en contacto con las doctrinas
pitagoéricas y orficas.

Viaja dos veces a Siracusa -ciudad de Sicilia- para intentar poner en préctica sus ideas
politicas sin éxito -con Dionisio | y Dionisio I1)

En el afio 388 a. C. regresa a Atenas y funda la Academia, su propia escuela, donde se da
vital importancia a la ensefianza de las matematicas, la geometria y la filosofia. La
intencién de Platon al fundar esta escuela es la de formar a los politicos y gobernantes.

Muere en el afio 347 a. C. con mas de 80 afios.

3.3 Etapasy obras.

3.3.1 EL ESTILO DE LA FILOSOFiA PLATONICA: LOS DIALOGOS.

Sus escritos estan redactados casi todos en forma de dialogos en lo que también intercala
numerosos ejemplos y mitos para intentar hacer mas sencilla y didactica la exposicién
de su obra. Ahora, eso no quiere decir que no existan, también, pasajes oscuros y
complicados.

El personaje central de ellos es Sécrates y entorno a él aparecen personajes de su
tiempo: sofistas, filésofos, amigos y parientes de Platon.

Cada dialogo se centra en un tema de investigacion, normalmente una virtud o una idea;
pero en casi todos ellos aparecen los temas centrales de su filosofia: su concepcion del ser
humano, de la sociedad, de la realidad, su teoria del conocimiento, etc.

Sélo en los primeros dialogos se refleja fielmente el pensamiento que se supone que
sostenia Socrates. En los didlogos posteriores aunque aparezca la figura de Socrates, en
realidad el pensamiento expresado es el de Platon.

Entre dialogos y cartas nos han llegado 36 obras de Platon que tradicionalmente se ordenan
de acuerdo con la clasificacion que damos en el siguiente punto.
3.3.2 SISTEMA DE NUMERACION DE LAS CITAS.

Para citarlo se toma como base la edicién greco-latina que hizo Henri Estienne en 1578. El
namero se corresponde con el namero de la pagina, y la letra (a,b,c,d 0 €e) se
corresponde con una de las cinco secciones de extension similar en las que siempre
aparecia dividida cada pagina en dicha edicion.

3.3.3 ETAPAS Y OBRAS.

3.3.3.1 Dialogos de juventud (393-389 a.C.)

En ellos es fiel a los temas y las doctrinas socraticas: disputas sobre conceptos éticos, virtud y
conocimiento.

v Apologia de Socrates: Es una defensa de su maestro, nos presenta el proceso de Sdcrates
centrandose en el discurso ante los tribunales que le condenan a muerte.



Platon 28

]

v

Critdn: es un dialogo en la carcel dénde Socrates defiende las leyes y justifica su decisién de
no huir de la cércel.

Laques: Discute el tema del valor.
Carmides: sobre la templanza.

Lisis: sobre la amistad.

Eutifrén: sobre la piedad.

16n: sobre la poesia de inspiracion divina.

Protagoras: sobre si la virtud es ensefiable.

3.3.3.2 Dialogos de transicion (388-385 a.C.)

En ellos comienza a elaborar sus doctrinas originales, predominan los problemas politicos
(Sécrates enfrentado con los sofistas y la critica de la democracia). Tras su primer viaje a Sicilia
aparece claramente la influencia de elementos Orfico-pitag6ricos como la idea de la inmortalidad
del alma. Aparecen los primeros esbozos de la teoria de las Ideas.

v

Gorgias: critica de la retérica y su papel en la decadencia de la democracia ateniense. Debate
sobre la justicia. Incluye un mito sobre la inmortalidad del alma.

Menon: retoma el tema de la ensefianza de la virtud y presenta su teoria del conocer como
"reminiscencia".

Cratilo: debate sobre la significacion de las palabras, se sirve de la dualidad sofista entre lo
gue es por naturaleza y lo que es convencional. Presenta algunos elementos de la teoria de las
Ideas.

Hippias mayor: discute sobre la belleza.

Hippias menor: sobre la euristica.

Menexeno: es una parodia de las oraciones funebres, en concreto de la de Pericles.

3.3.3.3 Dialogos de madurez (385-370 a.C.)

Son los fundamentales pues presenta en ellos una concepcion completa de su teoria de las Ideas,
trasfondo para entender todos sus temas. Ofrece una teoria de la Polis ideal (La primera utopia).
Expone los mitos mas importantes y elaborados.

v

v

El banquete: se exponen distintas concepciones del amor, entre ellas el amor platonico.
Fedon: nos muestra a Socrates en el momento en que aguarda la muerte y dialoga sobre la
inmortalidad del alma y de la filosofia como actividad que sirve de preparacion para la
muerte.

La Republica: presenta su concepcion de la ciudad estado ideal, la importancia de la
educacion y de la virtud. Se presentan todos los temas basicos de su filosofia.

Fedro: vuelve a tratar los temas del amor, la inmortalidad del alma y la belleza.



Platon 29

3.3.3.4 Dialogos criticos y época de vejez (369-362 a.C.)

Su estilo se vuelve mas seco y mas dificil, se centra en problemas I6gicos vinculados a su teoria
de las ldeas. Aborda cuestiones de cosmologia y de historia. Se manifiestan claramente las
influencias pitagoricas.

v' Parménides: es una exposicion critica de los temas que la teoria de las Ideas deja sin resolver
plenamente, refleja los debates internos de la Academia (un anciano Parménides derrota
dialécticamente a un joven Sdcrates).

o Teeteto: aborda el problema del conocimiento.

o El Sofista y El Politico: empieza a dudar de su concepcion del "filsofo-rey".

a Filebo: sobre el bien y el placer. Presenta, también, un proyecto de historia desde la formacion
del cosmos.

v" Timeo: recoge la concepcién cosmoldgica de Platon y las teorias de otros autores.

o Critias: presenta parte del mito de la Atlantida y una descripcion de la antigua Atenas.

v' Las Leyes: es su Ultima obra, aborda cuestiones politicas, sobre la constitucion de una ciudad,
ya no ideal, sino la mejor dentro de lo posible. Su vision es marcadamente pesimista sobre el
ser humano y por ello la ciudad presentara una legislacion autoritaria y en muchos aspectos

tradicional: adquiere gran importancia la religion y la censura, refleja sus reiterados fracasos
politicos en Siracusa.

3.4 Metafisica y ontologia: La Teoria de las Ideas.

Vemos como Platén intenta responder a las preguntas:

a) ¢Qué es la realidad? (Metafisica)

b) ¢Qué elementos la componen?, ;Qué caracteristicas tienen éstos? (Ontologia)
La solucion la plantea a través de su "Teoria de las Ideas". En ésta propone:

1. Un dualismo metafisico, distinguiendo en la realidad entre el mundo sensible y el
mundo inteligible. Pero esta forma dual de entender la realidad genera, a su vez,

2. Un dualismo ontolégico. Segun de qué tipo de realidad estemos hablando, los
elementos que la constituyen seran las Ideas (cuando hacemos referencia al mundo
inteligible) y las cosas (cuando hacemos referencia al mundo sensible)

¢ Qué elementos la componen?

; Qué es la realidad? ) e . )
¢Q ¢ Que caracteristicas tienen éstos?

Metafisica (Dualismo metafisico) Ontologia (Dualismo ontoldgico)

Mundo Sensible Cosas
Imita

Mundo Inteligible Ideas




Platon 30

3.4.1 LA TEORIA DELAS IDEAS: PRIMERA FORMULACION.

La desarrolla en los diélogos de la etapa de madurez en el Fedén y en La Republica
fundamentalmente.

3.4.1.1 Exposicion alegorica: El mito de la caverna.

El filésofo debe llegar a comprender, y debe hacer comprender a los demas, la
auténtica realidad del mundo de las Ideas y su relacién con el mundo de los sentidos.

"Represéntate hombres en una morada subterranea en forma de caverna, que tiene la
entrada abierta, en toda su extension, a la luz. En ella estan desde nifios, con las piernas
y el cuello encadenados, de modo que deben permanecer alli y mirar sélo delante de
ellos, porque las cadenas les impiden girar en derredor la cabeza. Mas arriba y mas lejos
se halla la luz de un fuego que brilla detras de ellos; y entre el fuego y los prisioneros
hay un camino mas alto, junto al cual imaginate un tabique construido de lado a lado,
como el biombo que los titiriteros levantan delante del publico para mostrar, por encima
del biombo, los mufiecos.

-Me lo imagino.

-Imaginate ahora que, del otro lado del tabique, pasan sombras que llevan toda clase de
utensilios y figurillas de hombres y otros animales, hechos en piedra y madera y de
diversas clases; y entre los que pasan unos hablan y otros callan.

-Extrafia comparacion haces, y extrafios son esos prisioneros.

-Pero son como nosotros. Pues en primer lugar, ;crees que han visto de si mismos, o
unos de los otros, otra cosa que las sombras proyectadas por el fuego en la parte de la
caverna que tienen frente a si?

-Claro que no, si toda su vida estan forzados a no mover las cabezas.

-.Y no sucede lo mismo con los objetos que llevan los que pasan del otro lado del
tabique?

-Indudablemente.




Platon

-Pues entonces, si dialogaran entre si, ¢no te parece que entenderian estar nombrando a
los objetos que pasan y que ellos ven?

-Necesariamente.

-Y si la prision contara con un eco desde la pared que tienen frente a si,y alguno de los
que pasan del otro lado del tabique hablara, ;no piensas que creerian que lo que oyen
proviene de la sombra que pasa delante de ellos?

-iPor Zeus que sil.

-¢Y que los prisioneros no tendrian por real otra cosa que las sombras de los objetos
artificiales transportados?

-Es de toda necesidad.

-Examina ahora el caso de una liberacion de sus cadenas y de una curacién de su
ignorancia, qué pasaria si naturalmente les ocurriese esto: que uno de ellos fuera
liberado y forzado a levantarse de repente, volver el cuello y marchar mirando a la luz vy,
al hacer todo esto, sufriera y a causa del encandilamiento fuera incapaz de percibir
aquellas cosas cuyas sombras habia visto antes. ;Qué piensas que responderia si se le
dijese que lo que habia visto antes eran fruslerias y que ahora, en cambio, estd mas
préximo a lo real, vuelto hacia cosas mas reales y que mira correctamente? Y si se le
mostrara cada uno de los objetos que pasan del otro lado del tabique y se le obligara a
contestar preguntas sobre lo que son, ;no piensas que se sentird en dificultades y que
considerara que las cosas gque antes veia eran mas verdaderas que las que se le muestran
ahora?

-Mucho maés verdaderas.

-Y si se le forzara a mirar hacia la luz misma, ;no le dolerian los ojos y trataria de
eludirla, volviéndose hacia aquellas cosas que podia percibir, por considerar que éstas
son realmente mas claras que las que se le muestran?

-Asi es.

-Y si a la fuerza se lo arrastrara por una escarpada y empinada cuesta, sin soltarlo antes
de llegar hasta la luz del sol, ¢no sufriria acaso y se irritaria por ser arrastrado y, tras
llegar a la luz, tendria los ojos llenos de fulgores que le impedirian ver uno solo de los
objetos que ahora decimos que son los verdaderos?

31



Platon

-Por cierto, al menos inmediatamente.

-Necesitaria acostumbrarse, para poder llegar a mirar las cosas de arriba. En primer
lugar miraria con mayor facilidad las sombras, y después las figuras de los hombres y de
los otros objetos reflejados en el agua, luego los hombres y los objetos mismos. A
continuacion contemplaria de noche lo que hay en el cielo y el cielo mismo, mirando la
luz de los astros y la luna mas facilmente que, durante el dia, el sol y la luz del sol.

-Sin duda.

-Finalmente, pienso, podria percibir el sol, no ya en iméagenes en el agua o en otros
lugares que le son extrafios, sino contemplarlo cdmo es en si y por si, en su propio
ambito.

-Necesariamente.

-Después de lo cual concluiria, con respecto al sol, que es lo que produce las estaciones
y los afios y que gobierna todo en el &mbito visible y que de algin modo es causa de las
cosas que ellos habian visto.

-Es evidente que, después de todo esto, arribaria a tales conclusiones.
-Y si se acordara de su primera morada, del tipo de sabiduria existente alli y de sus

entonces comparfieros de cautiverio, ¢/no piensas que se sentiria feliz del cambio y que
los compadeceria?

32



Platon 33

-Por cierto.

-Respecto de los honores y los elogios que se tributaban unos a otros, y de las
recompensas para aquel que con mayor agudeza divisara las sombras de los objetos que
pasaban detras del tabique, y para el que mejor se acordase de cuéles habian desfilado
habitualmente antes y cudles después, y para aquel de ellos que fuese capaz de adivinar
lo que iba a pasar, ¢te parece que estaria deseoso de todo eso y que envidiaria a los mas
honrados y poderosos entre aquéllos? ;O més bien no le pasaria como al Aquiles de
Homero, y «preferiria ser un labrador que fuera siervo de un hombre pobre» o soportar
cualquier otra cosa, antes que volver a su anterior modo de opinar y a aquella vida?

-Asi creo también yo, que padeceria cualquier cosa antes que soportar aquella vida.

-Piensa ahora esto: si descendiera nuevamente y ocupara su propio asiento, ¢no tendria
ofuscados los ojos por las tinieblas, al llegar repentinamente del sol?

-Sin duda.

-Y si tuviera que discriminar de nuevo aquellas sombras, en ardua competencia con
aquellos que han conservado en todo momento las cadenas, y viera confusamente hasta
gue sus 0jos se reacomodaran a ese estado y se acostumbraran en un tiempo nada breve,
¢no se expondria al ridiculo y a que se dijera de él que, por haber subido hasta lo alto, se
habia estropeado los 0jos, y que ni siquiera valdria la pena intentar marchar hacia arriba?

-Y si intentase desatarlos y conducirlos hacia la luz, ;no lo matarian, si pudieran tenerlo
en sus manos y matarlo?

-Seguramente.

-Pues bien, querido Glaucon, debemos aplicar integra esta alegoria a lo que
anteriormente ha sido dicho, comparando la regién que se manifiesta por medio de la
vista con la morada-prision, y la luz del fuego que hay en ella con el poder del sol;
compara, por otro lado, el ascenso y contemplacion de las cosas de arriba con el camino
del alma hacia el &mbito inteligible, y no te equivocards en cuanto a lo que estoy
esperando, y que es lo que deseas oir. Dios sabe si esto es realmente cierto; en todo caso,
lo que a mi me parece es que lo que dentro de lo cognoscible se ve al final, y con
dificultad, es la Idea del Bien. Una vez percibida, ha de concluirse que es la causa de
todas las cosas rectas y bellas, que en el ambito visible ha engendrado la luz y al sefior
de ésta, y que en el ambito inteligible es sefiora y productora de la verdad y de la
inteligencia, y que es necesario tenerla en vista para poder obrar con sabiduria tanto en
lo privado como en lo pablico."

Platon, La republica, libro VII, 514a-517c

Nosotros somos como los encadenados de la caverna y asi es nuestro conocimiento. La
verdadera realidad no es la que nosotros creemos, ni tampoco nuestro conocimiento
es el verdadero conocimiento. Platon para explicarlo utiliza este mito en el cual nos
presenta su dualidad de mundos donde uno (el mundo sensible) - los objetos artificiales
gue portan al lado del fuego- no es nada mas que una burda copia o imitacion del otro:
de la auténtica realidad (el mundo de las Ideas) - los objetos naturales -.

& Grados del Ser y grados del conocer: En este mito se nos exponen los distintos grados
posibles del ser y los distintos grados del conocer humano: las sombras de las cosas
artificiales, las cosas artificiales, las sombras de las cosas reales, las cosas reales. Es una
teoria compleja en la que se nos describe como se puede ir ascendiendo en el terreno del



Platon 34

conocimiento e ir accediendo asi a la realidad de las cosas (que pueden tener mas 0 menos
entidad)

3.4.1.2 Exposicién sistematica. Ontologia platénica: Idealismo.

a) Las ldeas.

Platon parte de los conceptos que buscaba Socrates pero va mas alla y les otorga una
existencia independiente y separada de la mente humana. Si decimos y nos parece que

algunas cosas son "buenas”, "bellas” o "justas” es porque existen el Bien, la Belleza y la
Justicia. Es decir, ademés de las cosas existen las Ideas.

Las Ideas, del griego eidos (significa forma, aspecto o semblante) no son simplemente
conceptos o representaciones mentales (como nos lo sugiere el significado actual de
"idea"): Son realidades que existen con independencia de las cosas.

Caracteristicas: cada una es Unica, eterna, inmutable, inalterable e inmaterial. Sélo es
captable por la inteligencia (no es una realidad sensible sino inteligible) Por lo tanto,
poseen los atributos del Ser de Parménides”.

b) Las cosas.

Las cosas, en cambio, son multiples, materiales, sometidas a un flujo de cambios
permanentes; poseen menos realidad, no podemos decir que '‘son™ (recordar a
Heréclito: son y no son, estan en continuo cambio), sino Unicamente que "han sido" o
"seran™; son captables por los sentidos, pero no son propiamente inteligibles (justamente,
por su movilidad permanente)

c) Valoracion ontoldgica: idealismo platonico.

Para Platén el mundo ideal tiene las caracteristicas de unidad, realidad, permanencia y
esencia frente al mundo sensible que posee los otros pares de conceptos descritos en la
introduccidn a los presocraticos: pluralidad, apariencia y cambio. Su apuesta metafisica
gueda claramente especificada:

i. El Mundo inteligible y plenamente real de las Ideas: lo que realmente es, las
esencias. Lo describe como: "lo divino, imperecedero, inteligible, cuya forma es
una, indisoluble e idéntico siempre y de la misma manera consigo mismo"".

ii. ElI Mundo sensible de las cosas: de lo que no es realmente, de las apariencias. Lo
describe como: "lo mortal, ininteligible - sensible -, de formas multiples,
sometido a disolucion y nunca idéntico a si mismo"".

d) Relacién entre ambos mundos.

La relacion entre ambos mundos es descrita por Platon con el término de participacion o
imitacion. (Recordar el mito de la caverna).

* La diferencia es que el Ser es inmaterial, frente al Ser material de Parménides, y aunque cada Idea es
Unica, Platén defiende la idea de un Ser multiple (pluralismo) ya que las ldeas son muchas.



Platon 35

Observamos, en esta relacion, la superioridad de las Ideas sobre las cosas:

i. Dependencia ontoldgica: Las Ideas explican el ser de las cosas sensibles. Las Ideas
son la causa de las cosas, éstas son en la medida que "intentan imitar"” a las Ideas y
participan de ellas. Por ejemplo, una cosa es bella porque imita o participa de la Idea
de Belleza.

ii. Dependencia gnoseoldgica: Posibilitan nuestros juicios (conocimiento) de las cosas
sensibles. Las Ideas son fundamento de todos los juicios que formulamos sobre las
cosas. Por ejemplo, ante una cosa decimos y sabemos que es bella, en la medida que
tenemos 0 no conocimiento exacto de la Idea de Belleza. Hay que observar que, de
manera reciproca, las cosas particulares son parecidas a las Ideas y por lo tanto nos
las recuerdan.

Se dice de la filosofia de Platon que es un idealismo, no en el sentido que hacemos
coloquialmente de este término sino en el sentido de que la auténtica realidad son las
Ideas por encima del mundo sensible de las cosas.

3.4.1.3 El papel de la teoria de las Ideas en la filosofia de Platon.

Es, sin duda, el tema platénico fundamental, punto obligado de referencia para todos los
demas temas. Pero ¢ Qué intenciones tiene Platon al desarrollarla?, ;Qué funcion tiene?:

a) Funcidn ética: Superar el relativismo moral de los sofistas.

Platon, siguiendo a Socrates, quiere fundar la virtud en el saber: intelectualismo moral.
Para ser justo, por ejemplo, es preciso conocer qué es la justicia. Frente al relativismo
moral de los sofistas, Platon - con Socrates- reclama la existencia de un conjunto de
valores eternos e inmutables que sirvan de guia para la accién ética - en el caso del
ejemplo anterior seria establecer la existencia de una Idea eterna e inmutable de Justicia -.
Este es el tema de los primeros didlogos aunque en ellos no se llegue a formular
expresamente la teoria de las Ideas.

b) Funcion politica: Superar el convencionalismo de las leyes de los sofistas.

La busqueda de estos valores absolutos no tiene un &mbito de aplicacién exclusivamente
individual sino que también tiene una dimensién politica. Los gobernantes han de ser
filésofos que se guien no por su ambicion politica, sino por ideales (las ldeas)
transcendentes y absolutos. Aqui se ve lo unidas que van ética y politica en Platdn.

c) Funcidn cientifica (gnoseologica): Superar el escepticismo de los sofistas.

La ciencia (episteme) s6lo se puede versar sobre objetos estables y permanentes. Si
gueremos hacer ciencia, esos objetos han de existir. Y como todos los objetos sensibles
estan sujetos a cambios continuos, habra que buscar otro tipo de objetos para la
ciencia: Las ldeas. Las definiciones que buscaba tenian un caracter absoluto e inmutable,
de ahi que no se pudiesen corresponder con los objetos sensibles que son continuamente
cambiantes.



Platon 36

3.4.2 REVISION DE LA TEORIiA DE LAS IDEAS: ESTRUCTURA Y NATURALEZA DEL
MUNDO DE LAS IDEAS.

Platon en sus didlogos de vejez (didlogos criticos) fundamentalmente en el Parménides y
en el Sofista se ve en la obligacion de aclarar y revisar su teoria de las Ideas,
probablemente debido a los debates que se suscitaban en la Academia. Se trata de superar
las objeciones de Parménides con relacion al problema de la relacion entre lo uno y lo
multiple, el problema de la pluralidad y el sentido del No-ser. Intenta ir respondiendo més
matizadamente estas preguntas.

3.4.21 Tipos de Ideas.

Platdn se pregunta: ¢ De qué cosas puede haber Ideas?

Si admitimos que a cada tipo de cosas corresponde una Idea, quiza existen también ldeas
""de cosas ridiculas, como por ejemplo, el cabello, el barro, la suciedad o cualquier
otra cosa indigna y sin valor'* (Parménides 130 c)

Hasta este dialogo Platén habia admitido sin dudar las Ideas de los objetos matematicos
(Semejanza-Desemejanza, Unidad-Pluralidad, etc.), las Ideas de valores (el Bien, la
Belleza, la Justicia, etc.) y habia dudado acerca de las Ideas de las cosas sensibles (Ser
humano, fuego, agua, etc.) aunque se ocupa de ellas en su cosmogonia en el Timeo
admitiéndolas. Sin embargo le parece absurdo que puedan existir Ideas que
correspondan con cosas vulgares como las citadas arriba. Estas son producto de la
imperfeccion del mundo sensible - en concreto del principio de indeterminacién, de caos,
que es caracteristico de la materia que lo compone -.

3.4.2.2 Jerarquia de las Ideas y relacién de las Ideas entre si.

Platon se pregunta: ¢(Como se relacionan las Ideas entre si?, Es decir, ¢Cual es la
jerarquia entre las ldeas?. Aqui se enfrenta directamente con las objeciones
parmenideas sobre el No-ser y la pluralidad. Lo desarrolla en el Sofista.

a) Relacion de las Ideas entre si.

Si queremos emitir juicios y razonar es imposible que lo hagamos sin relacionar unas
Ideas con otras. Por ejemplo: "La Belleza es eterna”

Aqui combino tres Ideas entre si para poder conocerlas: la Idea de "Belleza", la Idea de
"Ser" y la Idea de "Eternidad".

Platon rompe el aislamiento e incomunicacion de las Ideas, haciendo que éstas se
comuniquen entre si (sin perder su propia identidad) igual que ocurre en el razonamiento
abstracto.

Desde un punto de vista logico las Ideas no pueden existir aisladas totalmente unas de
otras pero ¢Hasta qué punto pueden mezclarse?. Es evidente la imposibilidad de que
cada una de las Ideas se mezcle con todo, en tal caso todo se identificaria con todo. Las
Ideas perderian su significacion. Se concluye que algunas de ellas pueden relacionarse
estrechamente entre si, mientras que otras no pueden unirse en absoluto (por ejemplo
las que son contrarias entre si como el movimiento y el reposo). Ocurre lo mismo que las



Platon

37

letras para formar palabras. Por ejemplo, para formar silabas del castellano puedo unir
las letras "c" y "I" en el orden "cl" - por ejemplo en la palabra "clase"- pero no puedo
hacerlo en el orden "Ic".

b) Critica a las objeciones de Parmeénides sobre la pluralidad y el no-Ser.

Si éste afirmaba que solo se podia hablar de Ser (y nada mas que del Ser), Platon
piensa que se puede hablar de cinco ldeas fundamentales: Ser, Movimiento,
Reposo, Identidad y Diferencia. Estas poseen una significacion mas amplia que las
demés.

El Ser se combina con todas las demas Ideas, puesto que cada una de ellas es, de
modo que este Ser es la realidad desde el punto de vista logico.

Del mismo modo cada una de estas cinco es igual a si misma -identidad- y
diferente de las otras -diferencia-, es decir, no es las otras. Frente al No-ser
absoluto de Parménides, Platon define el No-ser relativo, como alteridad, como
lo otro. Tenemos asi el No-Ser absoluto como no existir -existencial- y un No-Ser
relativo como no ser otra cosa -predicado-. A partir de este momento no nos
sentimos perplejos por el viejo problema de como una cosa puede ser y no Ser:
"Cada una de las Ideas contiene una cierta cantidad de ser junto a una
cantidad infinita de no-ser' (ya que no-es otra cosa que ella misma).

O #

Identidad Alteridad

"ES" "NO esll
(existencial) (atributivo)
(absoluto) (relativo)

c) Jerarquiade las ldeas.

El Mito de la Caverna implica, cuando menos, que hay una cierta jerarquizacion de
las Ideas y que son las mas fundamentales las de mayor amplitud predicativa
guedando el puesto més alto a la Idea de Bien -causa Ultima de la verdad y del ser de
las cosas del mundo sensible-.

Sin embargo Platon establece distintas jerarquias de Ideas en funcion de los distintos
puntos de vista desde los que enfoca la teoria:

En La Republica en la que adopta un punto de vista ético - politico es la Idea de
Bien la que aparece como suprema, inmediatamente seguida por la Idea de Justicia
y la Idea de Belleza.

En El Sofista, donde el punto de vista es ldgico aparecen las Ideas de Ser,
identidad, diferencia, Movimiento y Reposo.



Platon 38

3.4.3 GENESIS Y ESTRUCTURA DEL MUNDO SENSIBLE: LA COSMOGONIA Y LA

COSMOLOGIA PLATONICAS.

La pregunta aqui suscitada es: ¢COomo se relacionan las Ideas con las cosas
particulares? Platon intenta resolver el problema de la relacion existente entre los dos
mundos. Lo desarrolla en el Timeo.

3.4.3.1 La cosmogonia platonica.

Nos planteamos dos preguntas:

1.

2.

¢Por qué hay ser en las cosas sin ser éstas en un sentido pleno?

¢ Cudl es el origen del mundo sensible?

Puesto que solo puede haber ciencia verdadera de los objetos estables y permanentes, es
decir, del mundo de las Ideas, su cosmogonia aparece como una narracién verosimil
llena de conjeturas y suposiciones. Se nota la influencia pitagorica en ella.

A diferencia del mundo inteligible que "es eterno y no nace jamas", el mundo sensible,
que aqui denominaremos Cosmos, ha tenido que nacer "puesto que es visible y tangible,
y porque tiene cuerpo”. ;Cémo se ha engendrado? :

A

a)

b)

d)

Su cosmogonia incluye los siguientes elementos:

Una masa material preexistente - eterna -, movil y caotica. Es el principio fisico e
indeterminado (al carecer de forma no es propiamente nada). El sustrato del mundo
sensible.

Las Ideas: que son el principio formal, el modelo - recordar que Idea, en griego
eidos, significa forma o aspecto de una cosa- de acuerdo con el que se genera el
mundo sensible. Las Ideas determinan, dan forma a la materia, surgiendo las cosas.

No puede el azar ser el origen del Cosmos tal como afirmaban los atomistas (los
movimientos de los atomos son impredecibles). EI orden no puede ser el resultado
azaroso del desorden, debe provenir de una inteligencia ordenadora (inspirada en el
Nous de Anaxagoras). Esta recibe en Platon el nombre de Demiurgo.

Su cosmogonia sigue el siguiente proceso:

El Demiurgo actia sobre la materia eterna y cadtica dotada de movimientos
desordenados como en el atomismo. EI Demiurgo es la causa activa e inteligente.

Las Ideas sirven de modelo al Demiurgo a la hora de constituir el mundo.

La funcion del Demiurgo es la de plasmar las Ideas (esencias) en la materia lo mas
perfectamente posible. La relacion entre las Ideas y las cosas es una relacion de
modelo a copia.

El Cosmos no es totalmente perfecto porque la materia introduce un factor de
desorden y de indeterminacion.



Platon 39

C. Interpretaciones del Demiurgo:

a) Dios artifice que modela las cosas con las Ideas como modelo. No creador como el
cristiano.

b) Forma mitica de expresar la accion de las Ideas sobre la materia, como elemento
configurador que impone a la materia una estructura y de esa manera proporciona
inteligibilidad y consistencia a los seres del mundo fisico. Seria, en linea pitagorica,
la imposicion del limite (mas o menos proporcién de Ideas, m&s 0 menos participacion
e imitacion de cada una de ellas) sobre lo ilimitado -indeterminado- (la materia) dando
como resultado las cosas particulares

D. Modelo teleoldgico versus modelo mecanicista: la Idea de Bien y el Mal.

a) El modelo platénico es teleoldgico, de telos que quiere decir fin. Es un modelo
finalista: todo cuanto sucede lo hace de acuerdo con un fin. ;Cual sera éste?, ;Cual
sera su ldea rectora?

b) EI Demiurgo tiene como fin ordenar la materia en el espacio de acuerdo con el modelo
eterno -no es un modelo mecanicista como en Anaxagoras, donde el Nous, lo Unico
que hacia era imprimir el primer movimiento-.

c) El Bien como Idea suprema. EI Demiurgo "ha querido que todas las cosas fueran
buenas" y por lo tanto ha hecho el mundo mejor y mas bello posible. Ha modelado
el mundo por amor al Bien: el orden ha aparecido porque es mejor que el desorden.
La Idea de Bien cuspide del mundo inteligible es la rectora al actuar el Demiurgo.

d) El origen del Mal. Hizo la obra mas perfecta posible animado por la Idea de Bien, el
mal, lo negativo del mundo se debe a su elemento material, caotico e ininteligible.

3.4.3.2 La cosmologia platonica.

El Cosmos es concebido como una totalidad en movimiento, una entidad animada, como
un gigantesco ser vivo. Puesto que es un ser vivo posee alma: el alma del mundo -
formada por el Demiurgo- que todo lo mueve.

Tiene la figura méas perfecta: es esférico. Es finito. En el centro esta la Tierra
(geocentrismo) inmovil (geoestatica), siguen alrededor, como mufiecas rusas, distintas
esferas concéntricas (homocentrismo) que giran entorno a la Tierra portando los distintos
cuerpos celestes. Todo esta rodeado por la esfera de las estrellas fijas -que Platon considera
dioses siguiendo aqui una religion astral-. Todos los cuerpos celestes se mueven de forma
circular y uniforme entorno a la Tierra (dogmas platénicos sobre el movimiento
celeste aceptados hasta la revolucion cientifica del renacimiento)

El movimiento conjunto esta basado en armonias musicales y proporciones
numeéricas siguiendo las ideas pitagdricas.
3.5 Teoria del conocimiento.

Siguiendo con las preguntas que estdbamos formulando, ahora abordamos el tema del
conocimiento:



Platon 40

¢ Queé relacion existe entre las Ideas y nuestro conocimiento?
La pregunta tiene dos aspectos distintos:

a) ¢Como es posible el conocimiento?, ¢ Qué es?: responderd a través de la Teoria de la
anamnesis.

b) ¢Qué tipos o grados hay de conocimiento? : lo desarrollaré en el Simil de la Linea
(se complementa con lo expuesto en el Mito de la caverna)

3.5.1 TEORIA DE LA ANAMNESIS O REMINISCENCIA.

¢Como puede acceder el ser humano a lo inteligible?, ;Como puede alcanzar un
conocimiento verdadero sobre el auténtico Ser?

Los sofistas, con su general escepticismo, habian considerado que el conocer lo real era
algo imposible para el ser humano. Argumentaban de la siguiente manera: no se puede
buscar ni conocer aquello que todavia no se conoce, alin en el caso de ser hallado no podria
ser reconocido; tampoco es posible buscar lo que ya se conoce, pues ya es conocido.

Para superar tal aporia Platén recurri6 a la teoria de la reminiscencia: el conocimiento
consistird en una forma de recuerdo, el emerger de algo que existe desde siempre en la
interioridad de nuestra alma.

En resumen, como critica y superacién de los sofistas:
1. Frente al relativismo: las Ideas se presentan como una Unica verdad.
2. Frente al escepticismo: Esa verdad se puede conocer porgue conocer es recordar.

o La teoria de la reminiscencia encaja perfectamente en su teoria de las Ideas y se
sustenta en el supuesto defendido por él de la inmortalidad del alma.

Teoria de la andmnesis (Conocer es recordar)

Teoria de las Ideas Inmortalidad del alma
La presenta de dos formas:

a) Presentacion mitica: El recuerdo como evocacion a partir de las cosas sensibles
(desarrollada en el Menon, Fedon y el Fedro) Platon recoge aspectos de las doctrinas
orfico-pitagéricas: inmortalidad del alma y metempsicosis o0 doctrina de la
trasmigracion de las almas (reencarnaciones) Las Ideas sélo pueden ser conocidas
por contemplacion directa en el mundo inteligible. EI alma humana ha morado en
ese mundo y ha contemplado alli las Ideas. Al entrar en el Mundo Sensible y unirse al
cuerpo, olvida las Ideas. Sin embargo al contemplar las cosas concretas recuerda y



Platon

b)

41

recupera algo de esa vision, extrae de si misma la verdad que desde siempre posee. El
conocimiento de las Ideas es, pues, recuerdo (anamnesis) de lo que hay en el alma.

Presentacion tedrica: El recuerdo como fruto de la dialéctica y la induccion
mayeutica (desarrollada en el Mendn) Platon pone en practica el método dialéctico de
Sécrates: la mayeutica. Socrates interroga a un esclavo sobre temas de geometria
consiguiendo que solucione un problema relacionado con el teorema de Pitagoras. Si
no habia aprendido geometria anteriormente, como es el caso, y nadie le ha transmitido
la solucidn, ha debido obtenerla por si mismo, s6lo puede haberla extraido de su
interior, su alma ha recordado. Concluye de este hecho que cualquiera puede
extraer de si mismo verdades que no conocia, ha recordado algo olvidado que ya

estaba en su interior.

Vemos que Metempsicosis Orfica y mayéutica socratica confluyen en su teoria del
conocimiento.

Teoria del conocimiento

Metempsicosis Induccién mayéutica

(Doctrinas orficas) (Socrates)

La reminiscencia

El conocimiento consiste en el recuerdo de ideas que son las verdaderas realidades
contempladas anteriormente por el alma.

Socrates. -Ya te dije poco antes, Mendn, que eres taimado; ahora preguntas si puedo
ensefiarte yo, que estoy afirmando que no hay ensefianza, sino reminiscencia,
evidentemente para hacerme en seguida caer en contradiccién conmigo mismo.

Mendn. -jNo, por Zeus, Socrates! No lo dije con esa intencién, sino por costumbre.
Pero, si de algin modo puedes mostrarme que en efecto es asi como dices, muéstramelo.

Sécrates. -jPero no es facil! Sin embargo, por ti estoy dispuesto a empefiarme. LIdmame
a uno de tus numerosos servidores que estan aqui, al que quieras, para que pueda
demostréartelo con él. (...)

Socrates. -¢Ves, Mendn, que yo no le ensefio nada, sino que le pregunto todo? (...)

Sdcrates. -Entonces, ¢llegara a conocer sin que nadie le ensefie, sino sélo preguntandole,
recuperando él mismo de si mismo el conocimiento?

Menon. -Si.
Sécrates. -, Y este recuperar uno el conocimiento de si mismo, no es recordar?

Mendn. -Por supuesto.




Platon 42

Socrates. -EI conocimiento que ahora tiene, ¢no es cierto que o lo adquirid, acaso,
alguna vez o siempre lo tuvo?

Menon. -Si.

Sdcrates. -Si, pues, siempre lo tuvo, entonces siempre también ha sido un conocedor; y
si, en cambio, lo adquiri6 alguna vez, no sera por cierto en esta vida donde lo ha
adquirido. ¢O le ha ensefiado alguien geometria? Porque éste se ha de comportar de la
misma manera con cualquier geometria y con todas las demas disciplinas. ¢Hay, tal vez,
alguien que le haya ensefiado todo eso? Tu tendrias, naturalmente, que saberlo, puesto
gue nacid en tu casa y en ella se ha criado.

Menodn. -Sé muy bien que nadie le ha ensefiado nunca.

Sdcrates. -; Tiene 0 no tiene esas opiniones?

Menon. -Indudablemente las tiene, Sécrates.

Sécrates. -Si no las adquirié en esta vida, ¢no es ya evidente que en algin otro tiempo
las tenia y las habia aprendido?

Mendn. -Parece.

Socrates. -¢ Y no es ése, tal vez, el tiempo en que él no era todavia un hombre?

Menon. -Si.

Sdcrates. -Si, pues, tanto en el tiempo en que es hombre, como en el que no lo es, hay en
él opiniones verdaderas, que, despertadas mediante la interrogacion, se convierten en
fragmentos de conocimientos, ¢no habra estado el alma de él, en el tiempo que siempre

dura, en posesion del saber? Es evidente, en efecto, que durante el transcurso del tiempo
todo lo es y no lo es un ser humano.

Platén, Meno6n, 81e-86a

JUSTIFICACION DE LA TEORIA DE LA REMINISCENCIA DESDE SU CONCEPCION DE LAS IDEAS.

Si existen en nosotros las Ideas de igualdad o de figuras geométricas, perfectas, éstas no
pueden proceder del mundo de los sentidos donde no hay dos cosas exactamente iguales ni
cosas que reproduzcan perfectamente las figuras geométricas. Hay un desnivel entre los
datos de los sentidos y las nociones que poseemos, si no han podido proceder de lo sensible,
gue s6lo nos proporciona un conocimiento imperfecto, estas nociones han debido estar en
nuestro interior, no son nuevas, las recordamos (innatismo de las Ideas). El alma posee
originariamente estas nociones Ideales, el recuerdo es posible por la visién que el alma ha
tenido del mundo de las Ideas, de las realidades objetivas por excelencia. El contacto con las
cosas despierta el recuerdo de las Ideas contempladas por el alma anteriormente.

3.5.2 GRADOS DEL SER/ GRADOS DEL CONOCER: EL SIMIL DE LA LINEA.

Platon considera que se da una correspondencia o proporcionalidad entre el ser y el
conocer: so6lo lo maximamente Ser puede ser plenamente cognoscible, el no-Ser
resulta incognoscible.



Platon 43

a El conocer es relativo cuando hablamos de cosas relativas (o que no es propiamente o
tiene poca entidad) y mudables: las cosas del mundo sensible.

o El conocer es absoluto cuando hablamos de cosas absolutas: las Ideas.

Lo sensible al ser mezcla de Ser y no-Ser (materialidad = imperfeccion, indeterminacion)
no puede ser objeto de ciencia, solo de opinion, que al igual que el objeto tratado es
mudable e insegura. Para hablar con pleno sentido de la realidad sensible hay que
vincularla a su causa, las ldeas.

Las Ideas al presentar los rasgos de permanencia, objetividad, valor absoluto y ordenacion
sistematica si que pueden dar lugar a un discurso que reciba el nombre de ciencia.

El objetivo de Platon, tanto al postular la teoria de las Ideas, como al describir los tipos
de conocer que se corresponden a los niveles de realidad, es escapar del relativismo
de los sofistas para los que la verdad no tiene un significado estable y absoluto. Solo
fijando un criterio de verdad absoluto y garantizando un conocer certero de lo real, se
podran fundamentar criterios solidos politicos y morales, se podréa legislar de manera justa
y organizar la sociedad adecuadamente. La permanencia y estabilidad de las Ideas
garantizan su caracter absoluto, fundamento de una verdad segura e inmutable.

3.5.2.1 Opinidn (doxa) y ciencia (episteme)

Al igual que existen dos grados de realidad, existen dos grados de conocimiento que
garantizan distintos niveles de certeza.

a) Un conocer inteligible, fiable, llamado ciencia (episteme), que tiene por objeto las
Ideas.

b) Un conocer sensible, poco fiable llamado opinién (doxa) que tiene por objeto el
mundo material y sensible.

Cada nivel de conocimiento presenta dos grados:

GRADOS DEL SER GRADOS DEL CONOCER
Inteligencia
Ideas (Razon dialéctica) s
Y . M
a1 {Noesis) =
a 2
o0 = w
2 . 95
= Pensamiento wa
= Z objetos matematicos {(Razon demostrativa) s
{Dianoia)
L cosas Creencia 5
8 g (animales, plantas, cosas fabricadas) (PiStiS) \%) g
Z z T £ 0
2 Iméaenes Imaginacion agq
= o (sornbragsvfiguras) (E%kaSIa)




Platon 44

r— MUNDO VISIBLE — r— MUNDO INTELIGIBLE —
IMAGENES OBJETOS SENSIBLES OBJETOS MATEMATICOS IDEAS

sombras y figuras animales, plantas, cosas fabricadas
T
|
» p}i
le, J}l =
A=

—
.../

()

{ I

. r 3
¥ 9 &£ 0\ \CB=
5 \i Ny 7}
e Sxelmyn

| » N
_ B BN SNED

IMAGINACION CREENCIA PENSAMIENTO INTELIGENCIA
eikasia pistis dianoia dialéctica
—_ OPINION = e CIENCIA

Simil de la linea: grados del conocimiento y grados del ser

Las imagenes del mundo visible nos proporcionan meras opiniones. El verdadero
conocimiento consiste en la contemplacion de lo que es inteligible.

-Piensa entonces, como deciamos, cudles son los dos (el bien y el sol) que reinan: uno, el
del género y ambito inteligibles; otro, el del visible, y no digo "el del cielo™ para que no
creas que hago juego de palabras. ¢Captas estas dos especies, la visible y la inteligible?

-Las capto.

-Toma ahora una linea dividida en dos partes desiguales; divide nuevamente cada
seccion segun la misma proporcion, la del género de lo que se ve y otra la del que se
intelige, y tendrés distinta oscuridad y claridad relativas; asi tenemos primeramente, en
el género de lo que se ve, una seccién de imagenes. Llamo "iméagenes" en primer lugar a
las sombras, luego a los reflejos en el agua y en todas las cosas que, por su constitucion,
son densas, lisas y brillantes, y a todo lo de esa indole. ¢ Te das cuenta?

-Me doy cuenta.

-Pon ahora la otra seccién de la que ésta ofrece imagenes, a la que corresponden los
animales que viven en nuestro derredor, asi cbmo todo lo que crece, y también el género
integro de cosas fabricadas por el hombre.

-Pongéamosio.

-¢ Estas dispuesto a declarar que la linea ha quedado dividida, en cuanto a su verdad y no
verdad, de modo tal que lo opinable es a lo cognoscible como la copia es a aquello de lo
gue es copiado?

-Estoy muy dispuesto.
-Ahora examina si no hay que dividir también la seccion de lo inteligible.
-¢De qué modo?

-De éste. Por un lado, en la primera parte de ella, el alma, sirviéndose de las cosas antes
imitadas como si fueran imégenes, se ve forzada a indagar a partir de supuestos,
marchando no hasta un principio sino hacia una conclusion. Por otro lado, en la segunda
parte, avanza hasta un principio no supuesto, partiendo de un supuesto y sin recurrir a
imégenes -a diferencia del otro caso-, efectuando el camino con Ideas mismas y por
medio de Ideas.




Platon 45

Platon, La republica, libro V1, 509d-510b \

3.5.2.2 La opinién (doxa): imaginacion (eikasia) y creencia (pistis)

a)

b)

El nivel més bajo de la opinién lo lama eikasia: se basa en la percepcion tiene por
objeto las representaciones de la realidad sensible (dibujos, sombras, reflejos...) y la
imaginacion construida a partir de ellas.

Quienes profieren juicios equivocados sobre el mundo exterior se encuentran en
una situacion de eikasia, es decir, de imaginacion. Parece que Platon quiere decir que
el estado mental del que profiere un juicio falso es parecido al de aquel que toma las
visiones de las imaginaciones o de los suefios como cosas reales o verdaderas.

El segundo nivel més elaborado, pero también fundado en la observacion sensible es la
pistis 0 creencia: intenta dar razén de lo sensible a partir de hip6tesis explicativas
ajustadas a las observaciones. Se sirve del método hipotético-deductivo. Tiene por
objeto las cosas particulares, sin embargo para Platén no puede haber ciencia de ellas
por carecer éstas de estabilidad y plena realidad.

Nosotros podemos poseer una creencia razonable, basados en la experiencia
pasada, de que el cosmos y sus leyes tendran en el futuro un funcionamiento uniforme
y similar al del pasado. Mas no poseemos absoluta certeza de ello. Ademaés, el reino
de la contingencia - por ejemplo, las constituciones politicas- es incorrecto y / o
injusto. Debemos ajustarlo a un modelo o paradigma perfecto, ideal

3.5.2.3 Laciencia (episteme): pensamiento (dianoia) e inteligencia (noesis)

La ciencia no sélo apunta a un objeto diferente, también es de naturaleza distinta, se basa
en el Entendimiento.

a)

b)

Su primer grado se denomina dianoia: razonamiento o0 raz6n demostrativa
(discursiva) Su objeto son las entidades mateméaticas y su método el axiomatico-
deductivo: se parte de unos axiomas (por ejemplo: punto, segmento, tridngulo, etc.) -
gue no se demuestran- y se obtienen conclusiones. No es perfecto porque los axiomas
son hipotesis y porque se ayuda de representaciones sensibles para facilitar su
discurrir. Las matematicas sirven de puente, facilitan el transito del mundo sensible al
inteligible.

Lo especifico de este tipo de conocimiento radica en que se trata de un conocimiento
deductivo, asi como en su coherencia interna, es decir, en la carencia de toda
contradiccion. Lo caracteristico de los sensibles particulares es que en ellos anida la
contradiccion.

El grado mas elevado es la noesis: vision inmediata, intuicion intelectual, de las
Ideas, saber absoluto pleno y verdadero. Para alcanzar la noesis Platon nos remite a
la dialéctica como meétodo de andlisis conceptual que permite descubrir el orden
jerarquizado de las Ideas y ubicar a cada una en su lugar correspondiente, ese
orden es a su vez el conocimiento al que muy pocos ser humanos tienen acceso.

El entendimiento en la noesis que deja de lado todos los elementos sensibles,
captando las Ideas y sus relaciones, vinculos de inclusion-exclusion (como hacia en



Platon 46

el Sofista), elevandose de ldea en Idea hasta la suprema: la Idea de Bien. A este
momento se le denomina dialéctica ascendente. (Recordar que aqui la dialéctica sigue
siendo el método socrético de indagacion y depuracion de conceptos, que en Platon son
Ideas objetivas)

Hay también un momento de dialéctica descendente (recordar el camino de vuelta en
el Mito de la Caverna) que consiste en partir de la Idea suprema o de ldeas
generales para precisar el lugar concreto de una Idea en la estructura ordenada y
jerarquica del mundo de las Ideas sin recurrir para nada a la experiencia.

Asi, el verdadero conocimiento no se obtiene por la experiencia (sensible) sino por
la reflexion y el estudio. Existen realidades, como lo bueno, lo igual, lo bello, etc.
gue son absolutamente verdaderas, si bien no pueden ser captadas por los sentidos
corporales. Solo pueden ser captadas a través de un proceso semejante al matematico,
una vez liberada la mente, en la medida de lo posible, de los errores de los sentidos.

Comparacion entre dianoia y noesis

El matematico da por supuestas ciertas nociones, tales como lo par y lo impar, etc. De estas
nociones, que no admiten demostracion, es de donde parte en su marcha deductiva hacia las
conclusiones, marcha en la cual no puede apoyarse en las Ideas puras, sino que ha de recurrir
a representaciones materiales de estas Ideas.

En cambio el dialéctico parte también de hip6tesis (dando también por sentada, por ejemplo, la
nocién de lo justo); pero estas hipdtesis no son méas que algo provisional, son peldafios o
trampolines o cualquier cosa que sirva para pasar de uno a otro estadio en la marcha. Asi va
ascendiendo paso a paso hacia el principio de todo, un principio no hipotético, y en esta
ascension no se ve obligado a recurrir a nada que no sean las ldeas tomadas en si mismas.

Cuadro resumen Grados del Ser / Grados del conocer (Grados/Método/Disciplina)

MUNDO

GRADOS DEL SER GRADOS DEL CONOCER
C
Inteligencia
Ideas (Razon dialéctica) Dialéctica Filosofia
(Noesis)

o
= il ©
[an] = B
o E < B
m - i o6 B
L Objetos Pensamiento Axiomatico Matematicas |S & I
E matematicos (Razén demostrativa) deductivo Geomelria o B
= (Dianoia) =

B

Cosas Creencia Hipotético Fisica

L (animales, plantas, (Pistis) deductivo (Para él
E,’ cosas fabricadas) no es una ciencia) = —
%) O =B
z D L . Z X i
W Imagenes Imaginacion Conjetura Arte TOH
(sombras y figuras) (Eikasia) O 2%

MUNDO

A Grado del conocer Método Disciplina



Platon 47

3.6 Antropologia: concepcion dualista del ser humano.

Platén considera que el ser humano esta compuesto por dos elementos distintos, unidos
accidentalmente: cuerpo y alma. En esta vision dualista resulta de la confluencia entre la
influencia orfico-pitagorica, y elementos de caracter metafisico de la propia filosofia
platdnica (sin esta concepcion dificilmente podria explicar su teoria del conocimiento)
La desarrolla en sus didlogos de madurez: el Feddn, el Fedro y La Republica.

La antropologia platonica se desarrolla a través de los siguientes supuestos:
a) Lainmortalidad del alma.

b) Teoria de la metempsicosis: creencia en la reencarnacion y la trasmigracion de las
almas.

c) Doctrina del soma-sema: el cuerpo (mortal y material) es una carcel para el alma
(que es inmortal y afin a las ldeas)

3.6.1 EL ALMA (PSIQUE) EN LOS GRIEGOS.

La existencia del alma para los pensadores griegos esta fuera de toda duda, lo que se
debate es su naturaleza.

En los relatos miticos el alma esta vinculada a creencias religiosas.

En la reflexion filosofica, sin renunciar a esta primera dimension, le asignaron una
funcidn vital y cognoscitiva: el alma es concebida como el principio de la vida, aquello
en virtud de lo cual el ser vivo esta vivo, o como la faceta racional que distingue a los
seres humanos de los otros seres vivos.

a) Los que conciben el alma como principio vital asignaran alma a todo ser con
movimiento propio, y no tendra sentido plantear el tema de la inmortalidad, pues
lo propio del alma es dar vida al cuerpo en el que esta.

b) Los que piensan en el alma como factor que posibilita el conocimiento, asignan el
alma sélo al ser humano y podran hablar de inmortalidad, aunque tendran
dificultades a la hora de establecer la relacion existente entre el cuerpo y el alma.

En los pensadores griegos se entremezclan ambas concepciones, Platon sobrevalorara la
faceta cognoscitiva, mientras que Aristdteles lo hace con la faceta vital.

RESUMEN

Funcion vital Funcion Cognoscitiva
Se asociaala Vida Racionalidad
Posibilita el movimiento (por uno mismo) el conocimiento (que nos diferencia

del resto de los animales)

La poseen todos los seres con movimiento propio | sélo el ser humano
Inmortalidad no tiene sentido plantearla tiene sentido plantearla
Poneel acentoenella | Aristoteles Platon




Platon 48

3.6.2 DEMOSTRACIONES DE LA INMORTALIDAD DEL ALMA.

a) Metafisica: Desde la Teoria de las ldeas.

El méas destacado argumento que utiliza es el siguiente: el alma es capaz se conocer lo
inteligible, las Ideas inmutables y eternas, para poder captarlas ha de poseer una
naturaleza afin (lo semejante conoce a lo semejante): si aquellas son inmutables y
eternas también el alma debe serlo.

A la doble dimension del mundo se corresponde una méas marcada dualidad en el ser
humano: cuerpo y alma captan respectivamente lo sensible y lo inteligible.

b) Gnoseoldgica: Desde su Teoria de la Anamnesis.

Se basa en la Idea de la reminiscencia, ésta sélo es posible si el alma es inmortal (ver
texto del Feddn sobre la inmortalidad del alma -sélo el primer parrafo-). Si conocer es
recordar, es preciso que el alma viviera antes en una realidad donde ha podido
contemplar lo que ahora recuerda, por lo tanto, vive desde siempre y es inmortal.

¢) Etico-moral.

Ademas de los intereses gnoseoldgicos también concurren en la necesidad de afirmar la
inmortalidad del alma intereses morales. Si con la muerte pereciera el alma, quedarian
sin base los principios morales que postulan un premio para la virtud y el castigo
para el vicio o la maldad. En la Republica se explica como se aplica esta justicia post-
mortem en el Mito de Er.

3.6.3 TEORIA DE LA METEMPSICOSIS.

1. ¢Cbémo vive el alma en el mundo de las Ideas?

El alma es inmortal existe desde siempre, y originariamente vive en el mundo de las
Ideas: (Como? Para describirlo recurre a la doctrina pitagorica de la metempsicosis que
amplia y presenta en dos versiones miticas, veamos ahora la primera:

Mito del carro alado. (En el Fedon) Se compara al alma con un carro de dos caballos
alados conducido por un auriga. Este representa el aspecto racional del ser humano, los
dos caballos, uno bueno el impetu, el coraje, el otro malo, rebelde, el deseo. El auriga
debe imponer su direccién a los caballos, dirigirles correctamente hacia el mundo divino
de las Ideas, pero la conduccion es dificil y los seres humanos que viven muy apegados a
lo terreno son incapaces de remontar el vuelo hacia ese universo celeste.

El simil del alma
El alma humana es comparada a un carro alado conducido por dos caballos.

Describir como es, exigiria una exposicion que en todos sus aspectos Unicamente un
dios podria hacer totalmente, y que ademés seria larga. En cambio, decir a lo que se
parece implica una exposicion al alcance de cualquier hombre y de menor extension.
Hablemos, pues, asi. Sea su simil el de la conjuncién de fuerzas que hay entre un tronco
de alados corceles y un auriga. Pues bien, en el caso de los dioses los caballos y los
aurigas todos son buenos y de buena raza, mientras que en el de los demas seres hay una
mezcla. En el nuestro, esta en primer lugar el conductor que lleva las riendas de un tiro




Platon 49

de dos caballos, y luego los caballos, entre los que tiene uno bello, bueno y de una raza
tal, y otro que de naturaleza y raza es lo contrario de éste. De ahi que por necesidad sea
dificil y adversa la conduccion de nuestro carro. Pero ahora hemos de intentar decir la
razon por la que un ser viviente es llamado mortal e inmortal. Toda alma se cuida de un
ser inanimado Yy recorre todo el cielo, aungque tomando cada vez una apariencia distinta.
Mientras es perfecta y alada camina por las alturas y rige al universo entero; pero
aquélla que ha perdido las alas es arrastrada hasta alcanzar algo sélido en donde se
instala, tomando un cuerpo terrenal que da la impresion de moverse a si mismo, gracias
a su virtud. Llamase ser viviente al conjunto de este ajuste entre alma y cuerpo, que
recibe ademés la denominacion de mortal. (...) La causa, empero, de la pérdida de las
alas, que determina el que éstas se le caigan al alma, considerémosla. Es mas o menos la
siguiente.

La propiedad natural del ala es la de levantar lo pesado a lo alto, elevandolo a la regién
donde habita el linaje de los dioses, y de un modo o de otro es dentro de las partes del
cuerpo lo gue mas ha participado de la naturaleza divina. Pero lo divino es bello, sabio,
bueno y reline cuantas propiedades hay semejantes. Con ellas precisamente se crian y
crecen en grado sumo las alas del alma, mientras que con lo feo, lo malo y los vicios
contrarios a aquéllas se consumen y perecen.

Platon, Fedro, 246a-e

Las "alas" de los caballos crecen con el conocimiento que se adquiere de las Ideas, ya
que depende de éste el que seamos capaces de obrar virtuosamente. Su robustez depende
del modo de vida que se haya llevado mientras uno ha estado encarnado: si se ha
dedicado al conocimiento y a la practica de la virtud o no.

2. ¢Como se produce el circulo de las reencarnaciones?
La segunda version mitica de la teoria de la metempsicosis nos la ofrece a través del:

Mito de Er. (En La Republica). Er es un guerrero que poco antes de ser incinerado
regresa de la muerte y nos explica cdbmo se aplica la justicia post-morten. Segin como
haya obrado, bien o mal, el alma mientras estaba encerrada en un cuerpo en el mundo
sensible se le juzga castigandola con mil afios vagando por el Hades o premiandola con mil
afios de feliz contemplacion del mundo de las Ideas. Después de este tiempo y antes de
volver a encarnarse cada uno elige el modo de vida que llevard en su proxima
reencarnacion. Luego bebe el agua del olvido y cae en la Tierra. La eleccion serd mas
adecuada cuanto mas elevada sea la sabiduria del elector, de ahi la importancia de la
filosofia y su anhelo de sabiduria.

La unidn de conocimiento y virtud explica como es posible el salirse del circulo de las
reencarnaciones. Cuanto mas dedicado al conocimiento se ha estado en la vida terrenal
mas virtuoso se es, y por lo tanto, mas robustas son las alas. Ello hace posible, post-
morten, mas duradera la observacion del mundo de las Ideas, hasta el punto de poder
llegar a salirse del circulo de las reencarnaciones.

3. ¢Como se ha de vivir en el mundo sensible?

De su concepcion del alma, en su mezcla de elementos metafisicos y religiosos, se siguen
algunos aspectos paraddjicos:



Platon 50

a) La filosofia es una preparacion para la muerte. El alma debe huir del cuerpo, deseo
de muerte. Esta es un suceso que solo afecta al cuerpo, el alma se beneficia al unirse a
lo inteligible: se inicia la auténtica vida del alma (vida espiritual) Huida del cuerpo y
busqueda de lo inteligible.

b) Huida del mal a través del conocimiento y la virtud, intento de adquirir justicia,
sabiduria, la medida de todas las cosas, clave del mundo ideal al que se aspira. El alma
debe huir del mundo, representante del mal. El mal no es eliminable, es lo opuesto
y el correlato necesario al Bien, aunque se circunscribe al mundo sensible y mortal (no
puede estar en el &mbito divino de lo suprasensible)

c) Mientras permanece unida al cuerpo, la tarea fundamental del alma es su
purificacion, prepararse para la contemplacion de las Ideas. La impureza proviene
del cuerpo, de sus necesidades, deseos y pasiones. La purificacion del conocimiento de
las Ideas que nos lleva a la virtud y al Bien, que hara robustecer nuestras alas y
disciplinar los distintos aspectos de nuestra alma.

Platon retoma el valor purificativo del conocimiento, de la ciencia que ya sefialaron los
pitagoricos: la idea orfica de la purificacion. Esta se da al trascender lo sensible y
poseer lo inteligible, uniéndose con lo espiritual que le es similar. La ciencia, el
conocimiento, son un medio de ascenso en la busqueda de perfeccion intelectual y
moral.

d) La virtud consiste en esa purificacion del alma, la dialéctica ascendente es el
camino de la purificacion.

3.6.4 EL AMOR PLATONICO.

Eros es también una fuerza de la que se nutren las alas en su crecimiento.

El amor platonico sélo es concebido como una relacion entre los que se consideran
iguales, asi pues sera un amor entre hombres, un amor homosexual.

Se establece entre un adolescente (el amado) y un adulto (el amante) en una relacién de
pederastia que no es principalmente fisica sino intelectual o pedagdgica. El amante inicia
0 educa al amado en los misterios del amor y en otras cuestiones vitales.

Es un amor que progresivamente se va idealizando y sublimando partimos de la
observacion de los bellos cuerpos jovenes de los efebos en la palestra y por ascension
dialéctica vamos progresando cada vez mas hasta alcanzar la Idea de Belleza.

El iniciador en los misterios del Amor acostumbrara al iniciando a dirigirse a los bellos
cuerpos, a enamorarse primero de uno y a engendrar en él bellos discursos, para ena-
morarse después de todos los cuerpos bellos, percatado de que la hermosura existente en
todos tiene una misma raiz, superando la atraccion que le impele y le vincula a uno solo.
Pasara después a amar la belleza de las almas, por estimarla superior a la hermosura de los
cuerpos; de aqui se remontara al amor de la belleza de las normas de conducta; luego, al de
las ciencias, hasta llegar de repente, una vez habituado a poner su mirada en ese inmenso
mar de la belleza, a la «vision de algo que por naturaleza es admirablemente bello», eterno
e inmutable: la forma ideal de la belleza en la que participan todas las cosas bellas. Y ése
es el momento, el Unico momento, en el que adquiere valor la vida del ser humano.



Platon

El amor platonico
Proceso de ascensién dialéctica impulsado por Eros hacia la Idea de Belleza.

Estos son los misterios del amor, Socrates, en los que incluso ta pudieras iniciarte. Pero
en aquellos que implican una iniciacion perfecta, y el grado de la contemplacién, a los
que éstos estan subordinados si se procede con buen método, en esos no sé si seria capaz
de iniciarte. Te los diré en todo caso y pondré toda mi buena voluntad en el empefio.
Intenta seguirme si eres capaz. Es menester -comenzo-, si se quiere ir por el recto
camino hacia esta meta, comenzar desde la juventud a dirigirse hacia los cuerpos bellos
y, si conduce bien el iniciador, enamorarse primero de un solo cuerpo y engendrar en él
bellos discursos; comprender luego que la belleza que reside en cualquier cuerpo es
hermana de la que reside en el otro y que, si lo que se debe perseguir es la belleza de la
forma, es gran insensatez no considerar que es una sola e idéntica cosa la belleza que
hay en todos los cuerpos. Adquirido este concepto, es menester hacerse enamorado de
todos los cuerpos bellos y sosegar ese vehemente apego a uno solo, despreciandolo y
considerandolo de poca monta. Después de eso, tener por mas valiosa la belleza de las
almas que la de los cuerpos, de tal modo que si alguien es discreto de alma, aunque
tenga poca lozania, baste ello para amarle, mostrarse solicito, engendrar y buscar
palabras tales que puedan hacer mejores a los jovenes, a fin de ser obligado nuevamente
a contemplar la belleza que hay en las normas de conducta y en las leyes y a percibir que
todo ello esta unido por parentesco a si mismo, para considerar asi que la belleza del
cuerpo es algo de escasa importancia. Después de las normas de conducta, es menester
que el iniciador conduzca a las ciencias para que el iniciado vea a su vez la belleza de
éstas, dirija su mirada a toda esa belleza, que ya es mucha, y no sea en lo sucesivo
hombre vil y de mezquino espiritu por servir a la belleza que reside en un solo ser,
contentandose, como un criado, con la belleza de un mancebo, de un hombre o de una
norma de conducta, sino que vuelva su mirada a ese inmenso mar de la belleza y su
contemplacién le haga engendrar muchos, bellos y magnificos discursos y pensamientos
en inagotable filosofia, hasta que, robustecido y elevado por ella, vislumbre una ciencia
Unica, que es tal como la voy a explicar y que versa sobre una belleza que es asi. Procura
-agregd- prestarme toda la atencién que te sea posible. En efecto, el que hasta aqui ha
sido educado en las cuestiones amorosas y ha contemplado en este orden y en debida
forma las cosas bellas, acercandose ya al grado supremo de iniciacion en el amor, ad-
quirira de repente la vision de algo que por naturaleza es admirablemente bello, aquello
precisamente, SAcrates, por cuya causa tuvieron lugar todas las fatigas anteriores, que en
primer lugar existe siempre, no nace ni muere, no crece ni decrece, que en segundo lugar
no es bello por un lado y feo por el otro, ni tampoco unas veces bello y otras no, ni bello
en un respecto y feo en el otro, ni aqui bello y alli feo, de tal modo que sea para unos
bello y para otros feo. Tampoco se mostrara a él la belleza, pongo por caso, como un
rostro, unas manos, ni ninguna otra cosa de las que participa el cuerpo, ni como un
razonamiento, ni como un conocimiento, ni como algo que exista en otro ser, por
ejemplo, en un viviente, en la tierra, en el cielo o en otro cualquiera, sino la propia
belleza en si que siempre es consigo misma especificamente Gnica en tanto que todas
las cosas bellas participan de ella en modo tal, que aunque nazcan y mueran las demas,
no aumenta ella en nada ni disminuye, ni padece nada en absoluto. Asi pues, cuando a
partir de las realidades visibles se eleva uno a merced del recto amor de los mancebos y
se comienza a contemplar esa belleza de antes, se estd, puede decirse, a punto de
alcanzar la meta. He aqui, pues, el recto método de abordar las cuestiones erdticas o de
ser conducido por otro: empezar por las cosas bellas de este mundo teniendo como fin
esa belleza en cuestion y, valiéndose de ellas como de escalas, ir ascendiendo
constantemente, yendo de un solo cuerpo a dos y de dos a todos los cuerpos bellos y de
los cuerpos bellos a las bellas normas de conducta, y de las normas de conducta a las
bellas ciencias, hasta terminar, partiendo de éstas, en esa ciencia de antes, que no es
ciencia de otra cosa sino de la belleza absoluta, y llegar a conocer, por Gltimo, lo que es

51



Platon

52

la belleza en si. Ese es el momento de la vida, jOh querido Socrates!. -dijo la extranjera
de Mantinea- en que mas gue en ningun otro, adquiere valor el vivir del hombre: cuando
éste contempla la belleza en si.

El Banquete 210b-212a

3.6.5 DPSICOLOGIiA: ASPECTOS O "PARTES" DEL ALMA.

Lo desarrolla en las obras de madurez -el Fedro y La Republica-, méas alla del simple
dualismo, intenta describir la complejidad del psiquismo humano.

Si el alma es similar a las Ideas y éstas son indivisibles no seria correcto hablar de partes
del alma. Es por ello mejor hablar de aspectos. En linea con el mito del carro alado Platon
distingue tres con sus caracteristicas y virtudes correspondientes:

@ Aspectos, funciones y ubicacion:

Cada parte tiene una funcion encomendada que puede ser realizada correcta o
incorrectamente:

a)

b)

Aspecto racional, cuya mision es el conocimiento, la ubica en la cabeza. (Se
identifica con el auriga.)

Aspecto irascible o emotivo, en la que residen los impulsos nobles, los deseos de
fama, honor y la rebelion ante lo injusto, esta situada en el pecho. (Se identifica con
el caballo blanco, el bueno.)

Aspecto concupiscible que apetece los placeres corporales y esta alojada en el
abdomen. (Se identifica con el caballo negro, el malo.)

3.6.6 ETICA.

A cada facultad le corresponde una virtud (funcionamiento adecuado)

RESUMEN

Antropologia Psicologia Etica Politica
Mito del Carro alado Aspecto Funci6n Ubicacion Virtud Clase social
Auriga Racional Conocimiento cabeza prudencia Gobernantes:
(sophia) Filésofo rey
Caballo bueno Irascible Impulsos pecho fortaleza Guardianes y

nobles (andreia) guerreros
Caballo malo Concupiscible Placeres abdomen moderacion Productores:
corporales (sophrosyne) | agricultoresy

artesanos

a) Aspecto racional: le corresponde la prudencia: consiste en saber actuar en cada

momento de la manera adecuada.




Platon 53

b) Aspecto irascible: le corresponde la fortaleza: el coraje de realizar las decisiones
tomadas.

c) Aspecto concupiscible: le corresponde la moderacion.
< Funcionamiento perfecto: la justicia (dike) y la felicidad (eudemonia).

El aspecto racional debe guiar a las otras facultades, el alma que actia ordenadamente
es aquella que respeta esta jerarquia de funciones.

La justicia: consistira en la sumision al aspecto racional de las otras dos vertientes.
Seré la virtud mas importante pues en el alma justa se refleja este orden.

La felicidad: la justicia garantiza o es equivalente a un equilibrio interior, esta armonia
es lo que entendera por felicidad, que a la vez es contemplacion de las Ideas por ser
predominio de lo racional.

3.7 Politica.

Aqui describimos la primera utopia, el primer disefio del Estado ideal realizado por Platon
en la Republica®. No olvidemos que este es el objetivo Gltimo de toda su filosofia: el
deseo de reformar la Polis.

3.7.1 EL ORIGEN DE LA SOCIEDAD.

¢ Cual es el origen de la sociedad?, ¢Cual es el origen de la Politica? :

El origen de la sociedad se puede explicar a partir de la constatacion del hecho de que
ningun ser humano se basta a si mismo, puesto que necesita muchas cosas: "La primera
de ellas es la provision de alimentos para mantener la existencia y la vida". Todos nos
necesitamos mutuamente; formamos una sociedad y cada uno aporta su especialidad
a la comunidad.

El origen de la Politica -de Polis, ciudad- esta en el disefio de una forma de
organizacion y administracion de los asuntos de la ciudad -sociedad- que pueda
resolver la satisfaccion de las necesidades humanas. Y se pregunta Platén: ";Como
atendera la ciudad a la provisién de tantas cosas?, ¢No habra alguno que sea labrador, otro
albafiil, y otro tejedor?".

3.7.2 DIVISION DEL TRABAJO Y CLASES SOCIALES: ANALOGIA INDIVIDUO-
SOCIEDAD.

A partir de estas necesidades Platon establece la division del trabajo. Esta division es
la propia de tres tipos basicos de actividades. Las disposiciones naturales de cada
ciudadano determinan las distintas actividades sociales para proveer la ciudad.

% El término griego serfa Politeia.



Platon 54

Esta division se explica en el Mito de los Metales y se fundamenta en los tres aspectos
gue destacé en el alma humana.

1. Mito de los Metales.

"Al formaros, los dioses hicieron entrar oro en la composicion de cuantos estan
capacitados para mandar; plata en la composicion de los auxiliares (guardianes y
guerreros); bronce y hierro, en la de los labradores y demés artesanos".

Aqui tenemos esbozadas las tres clases sociales en que Platon divide la polis.
2. Laorganizacion de la sociedad: Las clases sociales.

Debemos recordar que en cada ser humano predomina algan rasgo o faceta, que habia
distintos tipos de personalidad. Platon va a establecer una correspondencia entre el
aspecto que domine en cada tipo de ser humano y su lugar en el cuerpo social: esto
dard origen a las distintas clases sociales.

Su organizacion de la sociedad estd estrictamente jerarquizada. No todos los seres
humanos estdn igualmente dotados por naturaleza ni deben realizar las mismas
funciones. En cada uno predomina un aspecto del alma, y ha de ser educado de acuerdo
con las funciones que deba realizar (idéntica educacion y funciones para los hombres
que para las mujeres): el Estado platonico es ante todo una institucion educativa.

a) Laclase de los artesanos y labradores.

Se corresponde con aquel tipo de persona donde domina el aspecto concupiscible del
alma.

Es la clase social que ofrece los recursos suficientes para satisfacer necesidades basicas
(alimentos, etc.), mediante un trabajo productivo: Bienes y servicios.

b) La clase de los guardianes o guerreros.
Se corresponde con aquel tipo de persona donde domina el aspecto irascible del alma.

Es una clase especial para defender la ciudad de los invasores, "extranjeros" o barbaros.
Y también defender internamente de cualquier conflicto entre los ciudadanos. Es la
clase mas importante puesto que de ella saldran los gobernantes (los mejores de entre los
guardianes)

En su libro La Republica trata abundantemente de la educacion de esta elite, asi como la
clase de los gobernantes, porque de estos grupos dependera todo el buen funcionamiento
de la ciudad. Tienen un régimen de vida especial:

"Se alojaran en viviendas separadas del resto de los ciudadanos; no poseeran riquezas
propias, ni vivienda privada, ni familia, ni mujeres; se mantendran en régimen de
matrimonio monogdmico permanente; cuando se casen, lo hardn con mujeres de su
misma clase para preservar la pureza del grupo".

La politica debe marginar a aquellos que buscan cualquier beneficio personal, por
encima de los intereses del resto de los ciudadanos. La mayoria de sus normas (como



Platon 55

la abolicion de la familia y la propiedad privada -sélo en los guardianes y los gobernantes-)
tienden a evitar las tentaciones méas frecuentes en la vida politica: la ambicion
personal, el deseo de enriquecerse, el favoritismo hacia amigos y familiares, etc.

c) Laclase de los gobernantes.
Se corresponde con aquel tipo de persona donde domina el aspecto racional del alma.

Proceden de los guardianes perfectos y son los arbitros absolutos de la vida politica, la
nica justificacion valida para ser gobernante es la de ser més sabio; esto requiere una
seleccion de entre los mejor dotados, entre los 20 y 30 afios se les somete a una
formacion cientifica muy especial. Al final de su formacion llegan a ser, fildsofos casi
perfectos.

En su tarea ponen como fundamento del Estado, la Verdad y el Bien. Recordar la
Carta VII:

"Pues no tendran fin las calamidades de los pueblos, mientras los filésofos no sean reyes
0 los reyes se hagan fildsofos".

3. Lajusticia (dike) y la felicidad (eudemonia) en el estado: el ordeny la virtud
del estado.

Platén dice que todos seran felices en la ciudad, si cada uno procede de acuerdo a la
naturaleza que le es propia, cuando cada cual realiza su tarea, lo suyo: repite su
analogia con el alma. La virtud era concebida como equilibrio, como orden, lo que es
superior y mas perfecto esta por encima y rige lo inferior e imperfecto. La virtud y la
consiguiente felicidad que produce, se deben a la dominancia o predominio de la faceta
racional, y a la contemplacion de las Ideas que la acompania, incluida la de Bien, principio
rector de todo actuar y fuente de conocer y felicidad: En el plano politico el
funcionamiento ha de ser el mismo.

Hacer cada uno lo suyo es un ideal de Justicia: No lo que cada cual quiere hacer, sino
lo que ""debe’ hacer. Para Platon, la cuestion politica es a la vez cuestién ética: cada
ciudadano debe practicar aquellas virtudes que corresponden al grupo social al que
pertenece, y en eso consiste la justicia.

Platén tiene una concepcion estéatica de la sociedad, basada en un determinismo rigido que
es muy cuestionable: ¢Quién decide la pertenencia a un determinado grupo social?, ¢;Son
los seres humanos, por naturaleza, encuadrables en esas clases sociales?, ;Realmente
conocer el Bien equivale a practicarlo?,...

ASPECTOS DEL ALMA VIRTUDES CLASES SOCIALES
Racional Prudencia (o sabiduria) Gobernantes:
(sophia) Filosofo-rey
Irascible Fortaleza (o valentia) Guardianes
(andreia) guerreros
Concupiscible Moderacién Productores:
(sophrosyne) Artesanos y labradores




Platon 56

4. La intencionalidad de Platon.

En la Republica presenta su proyecto ideal, es consciente de la imposibilidad de aplicar
algunas de sus propuestas, pero cree que se ha de describir como deberia ser la ciudad
perfecta para que, aunque no fuese realizable ahora, sirviera como guia a la que se
aproximaran poco a poco todas las ciudades.

En su modelo organizativo (en el que a veces se toma como referente Esparta) se da una
extrafia mezcla de elementos revolucionarios y tradicionales, hasta marcadamente
autoritarios, todos puestos al servicio de una ciudad ideal. La idea de servicio a la
comunidad o de obtencién del bienestar de todos los individuos es la rectora de su
modelo.

3.7.3 FORMAS DE GOBIERNO.

Para Platén el gobierno ideal es el gobierno de los filésofos. Gobierno, por lo tanto,
monarquico o aristocratico, pero en el que la aristocracia es una aristocracia de la virtud
y el saber, no de la sangre o de las riquezas.

Los gobernantes no serdn conducidos por la ambicion personal y el derecho del méas
fuerte -como pretendian algunos sofistas-, sino que se inspiraran en la contemplacion del
orden inmutable de las Ideas.

3.7.3.1 Las formas de gobierno.

Las formas de gobierno, en el orden preferido por Platdn, son las siguientes:

1. Aristocracia: (de aristés: mejor; crateo: mandar) Es el gobierno de los "mejores”,
tanto si manda uno como varios (incluiria la monarquia). Es la forma mejor de
gobierno.

2. Timocracia: (de timé: honor) Es el gobierno de los que tienen cierta renta y honor, no
mandan los mejores sino los mas ambiciosos. Estan hechos mas para la guerra que
para el buen gobierno.

3. Oligarquia: (de oligoés: pocos) Mandan los explotadores, los ricos, los que estan a la
caza de puestos, y esto impide el buen gobierno.

4. Democracia: (de Demos: pueblo) Es el gobierno del pueblo. Predomina la libertad
sobre todo en el hablar; no hay una autoridad rigida que domine a los demas; todos
son iguales. Platdn, que es enemigo de la democracia, dice que es la perversion del
orden.

5. Tirania: Es la degradacion de la politica. La peor forma de gobierno. Es la
consecuencia de la democracia: el no saber usar la libertad obliga a que alguien coja el
poder y domine: se necesita un lider, y ese es el tirano. Es el que se embriaga de poder
por culpa de la democracia.



Platon 57

3.7.3.2 Evolucién de las formas politicas.

Segun Platon consideraba que el devenir histérico de los Estados conduce
necesariamente a su degradacion. El orden de esta degradacion es el citado arriba, las
distintas formas de gobierno se van sucediendo -aunque en la antigua Grecia no habia sido
asi-.

Aunque comparte con Protégoras la idea de que es el Estado quien a través de la
educacion y las leyes puede hacer mejorar al ciudadano, opina de forma diametralmente
opuesta a la hora de considerar la evolucién politica de las formas de gobierno -recordar
que Protagoras es demdcrata y considera que la sociedad progresa cada vez mas hacia su
perfeccionamiento-.

3.7.4 LA POLITICA DE PLATON EN "LAS LEYES".

Platon, ya viejo y desilusionado por sus fracasos politicos en Sicilia, intenta substraer el
Estado de la decadencia historica y para ello llega a extremos casi inimaginables: una
ciudad encerrada en si misma y autosuficiente (ni comercio ni viajes al exterior), dominada
por una aristocracia agraria (sin industria), regida por un Consejo Nocturno y un estricto
sistema de vigilancia (la delacion es obligatoria). Todo, desde los juegos de los nifios, esta
rigidamente legislado para impedir que se introduzca la mas minima variacion. Se trata de
un Estado que trata de escapar al tiempo y al devenir.



Avristételes 58

4 ARISTOTELES.

4.1 Contexto historico.

Reinstaurada la democracia en Atenas, después del gobierno de los Treinta Tiranos, el
dominio de Esparta sobre ella durara todavia entorno a 20 afios (399-379 a.C.)

La democracia del siglo 1V naufragd y estuvo a punto de convertirse en demagogia (22
época de la sofistica). Los magistrados son acusados frecuentemente de traicion y
malversacion, los jefes militares y politicos procesados. Se desencadenan luchas y
venganzas personales.

a) Tebas contra Esparta.

Tebas se levanta contra el dominio imperialista y brutal de Esparta venciendo en el
362, pero al intervenir la mayoria de las ciudades alineadas en uno u otro bando deja a
todas ellas exhaustas y Grecia queda desgarrada. Todos ansian la paz pero nadie tiene la
fuerza para imponerla.

b) El imperio de Alejandro Magno.

Macedonia es una region situada al norte de Grecia. Filipo Il, su rey, aprovecha las
disensiones internas de las ciudades griegas para imponerse.

Atenas y Tebas se oponen en alianza pero son derrotadas en el 338 a. C. por Filipo y su
hijo de 18 afios -general de sus tropas- Alejandro Magno que le sucedera en el trono a la
edad de 20 afos.

Alejandro conquista Babilonia, Jerusalén, Libia, funda Alejandria, y llega hasta Persia.
Crea un gran imperio por el que difunde la cultura griega. Muere a los 32 afios.

4.2 Biografia y obras.

421 BIOGRAFIA.

Nace en Estagira en el afio 384, 20 afios después de las guerras
del Peloponeso. No es ateniense, sino macedonio. Es hijo de
Nicomaco, médico del abuelo de Alejandro Magno.

En el 367, a los 17 afios, marcha a Atenas para estudiar en la
Academia de Platon donde permanece hasta que muere éste,
veinte afios despues.

En el 347 abandona Atenas, y en el 343 marcha a Assos donde
recibe el encargo de Filipo de Macedonia para que se ocupe de la
educacion de su hijo Alejandro (éste tiene solo 13 afios y
Aristételes 42) Le acompafia en muchas de sus campafias y
terminada su mision educativa -en el 335 muere Filipo de Macedonia y sube al trono su
hijo Alejandro- vuelve a Atenas donde funda el Liceo, su propia escuela, en el 334.




Avristételes 59

El Liceo, donde habia amplios programas de trabajo y equipos de investigacion
sistematica, fue un claro precedente de lo que despues seria el Museo-Biblioteca de
Alejandria. Tenia una importante biblioteca donde el material de estudio era reunido y
clasificado.

En el afio 323 a. C. muere Alejandro y gana en Atenas el partido antimacedonio. Por ser
colaborador y amigo de Alejandro se le acusa de impiedad y se tiene que marchar. Se va
de la ciudad, dice "para evitar un segundo atentado contra la filosofia" (recordando a
Socrates) Muere en Eubea a la edad de 62 afios en el 323 a.C.

4.2.2 OBRAS.

Hay un primer periodo de creacion muy cercano al platonismo, al que posteriormente
intenta criticar desde dentro para acabar elaborando una filosofia propia en la concepcion
de la Metafisica y un posterior abandono de estos estudios para centrarse en temas de
investigacion natural.

La obra que se conserva, no parece que estuviera destinada a la publicacidn, sino que méas
bien parecen apuntes de clase del mismo Avristételes o de discipulos suyos -hay algunas
contradicciones, diferencias de estilo y repeticiones-.

En el siglo I a. C. Andronico de Rodas ordena y clasifica la obra aristotélica de la
siguiente manera:

1. Logica (Organon): Categorias, Sobre la interpretacion, Analiticos primeros, Analiticos
posteriores, Topicos y Argumentos sofistas.

2. Ciencias de la Naturaleza (Biologia, Fisica, Psicologia): Fisica, De la generacion y la
corrupcion, De caelo, Historia de los animales, De Anima.

3. Filosofia primera: Metafisica.
4. Moral y politica: Etica a Nicomaco, Politica, Constitucion de Atenas.

5. Poéticas o técnicas: Retorica, Poética.

4.3 Metafisica y ontologia: Estructuras explicativas del ser.

Negando la teoria platonica de las Ideas afirma que: "lo que existe real y metafisicamente
es el individuo concreto, no hay més realidad separada que ésta".

4.3.1 CRITICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS.

Platon ya habia iniciado la critica a su teoria de las Ideas y es probable que Aristoteles
participara como interlocutor en las discusiones. Después Aristdteles continuara esta linea
critica:

""Decir que las Ideas son paradigmas de las cosas y que las otras cosas participan de
ellas es un hablar vacio y hacer metaforas poéticas™.



Avristételes 60

Aristételes quiere explicarse aquello que llamamos realidad, es decir, las cosas sensibles y
concretas. Platon queria hacer lo mismo pero viendo la variabilidad y mutabilidad del
mundo sensible se inventa otro mundo, el de las Ideas, estable y permanente, razon de ser
del mundo sensible.

Para Aristoteles esa duplicidad de mundos, en vez de explicar, confunde las cosas, hace
aparecer tres problemas donde antes s6lo habia uno: explicar el mundo sensible.
Ahora, en Platon, se habia de explicar: el mundo natural, el mundo ideal, y la relacion
entre unoy otro.

CRITICA A LA TEORIA DE LAS IDEAS

Se les ocurrio la opinidn sobre las Ideas a sus defensores por haber aceptado acerca de la
verdad los argumentos de Heraclito, segun los cuales todas las cosas sensibles fluyen
perpetuamente; de suerte que, si ha de haber ciencia y conocimiento de algo, es preciso
gue haya, aparte de las sensibles, otras naturalezas estables; pues de las cosas gque fluyen
no hay ciencia.

Sdcrates, que se dio al estudio de las virtudes éticas, fue también el primero que busco
acerca de ellas definiciones universales. (...) Pero Socrates no atribuia existencia
separada a los universales ni a las definiciones. Sus sucesores, en cambio, los separaron,
y proclamaron Ideas a tales entes, de suerte que les acontecié que hubieron de admitir,
por la misma razon, que habia Ideas de todo lo que se enuncia universalmente; algo
parecido a lo que le sucederia a uno que, queriendo hacer una cuenta, creyera que,
siendo pocas las cosas, no podria, y las multiplicara para contarlas. Las Ideas, en efecto,
son, por decirlo asi, mas numerosas que los singulares sensibles, cuyas causas buscaban
cuando avanzaron desde éstos hasta aquéllas. (...)

Pero la dificultad mas grande seria ésta: ;qué es lo que aportan las Ideas a los entes
sensibles, tanto a los eternos como a los sujetos a generacién y corrupcion? No son para
ellos, en efecto, ni causas del movimiento ni de ningun cambio. Por otra parte, tampoco
ayudan nada a la ciencia de las demas cosas (pues las Ideas no son sustancia de éstas; si
lo fueran, estarian en ellas), ni a su existencia, ya que no estan en los entes que
participan de ellas. (...)

En el Fedon se dice que las Ideas son causas tanto del ser como del devenir. Sin
embargo, aunque existan las Ideas, nada llega a ser si no hay una causa eficiente, y, por
otra parte, llegan a ser muchas cosas, como una casa o un anillo, de las que, segun su
doctrina, no hay Ideas; de suerte que, evidentemente, cabe también que aquellas de las
gue afirman que hay Ideas sean o lleguen a ser por las mismas causas que las que
acabamos de mencionar, y no gracias a las Ideas. Por lo demas, acerca de las Ideas
pueden reunirse, de este modo y mediante argumentos mas razonados y rigurosos,
muchas objeciones semejantes a las que hemos considerado.

ARISTOTELES, Metafisica, X111, 4-5 (1078b 12-1080a 11)

& La forma de concebir la realidad de Aristoteles se basa en los siguientes supuestos:
a) No existe otra realidad que los individuos concretos.

b) La esencia, aquello que hay de permanente en las cosas, [y que por tanto posibilita la
ciencia] existe, pero esta en las cosas mismas y no fuera de ellas, no esta separada.



Avristételes 61

c) Lasideas son una elaboracién del intelecto humano que no tiene mas realidad que
la de ser pensada (aungue reflejan fielmente la estructura del Ser).

@ ;Cudl serd el objetivo de la filosofia? :

El intelecto humano cumple la funcion de descubrir la estructura interna de la realidad
individual.

4.3.2 LA METAFISICA.

4.3.2.1 Definicion y objeto.

Definicion: La metafisica es "la ciencia del Ser en cuanto Ser y de los atributos que le
corresponden por el solo hecho de ser”.

No se confunde con ninguna ciencia ya que ninguna de ellas considera en general el Ser en
cuanto Ser, sino Unicamente una parte del mismo.

Obijeto: Se encarga de estudiar la estructura del Ser: lo comln a todos los entes. No a un
determinado tipo de ellos, sino a todos en cuanto son.

4.3.2.2 Sery ente.
El Ser se predica de todos los entes.

Ente es aquello que es (tomado en su maxima generalidad).

Retomada la anterior definicion de metafisica, ésta, quedaria asi: "La ciencia del ente en
cuanto ente y de los atributos que le corresponden por el solo hecho de ser".

4.3.3 LA TEORIA HILEMORFICA: LA EXPLICACION DE LA PLURALIDAD.

Se denomina con este nombre la explicacion de la realidad individual por medio de la
composicion -distincion- entre materia (hylé) y forma (morphé)

4.3.3.1 Estructura del ente: vision estatica.

A cada individuo concreto le denominard; sustancia individual.

Toda sustancia individual o sustancia primera (ousia) es el resultado en dos niveles de
composicion de la combinacion entre materia y forma:

a) 1° nivel de composicién: materia primera, forma sustancial, sustancia segunda,
esencia.

Es el resultado de la union de:

Materia primera (hylé): es pura indeterminacion: es completamente in-forme. El estado
maés infimo de la realidad y por tanto el Ser en su estatuto mas bajo, proximo a la nada. Es
la materia prima comin a todos los seres.



Avristételes 62

Forma sustancial (morphé): es la esencia: "aquello que hace que una cosa sea lo que es y
no otra cosa”. Da el conjunto de caracteres esenciales a la cosa. Determina el género y la
especie del ente [por ejemplo: Ser humano: animal (género) racional (especie)]

Mediante la abstraccion -que consiste en separar lo que de comun tienen los individuos
que comparten una misma esencia- puede ser captada por el intelecto. Entonces, en tanto
que inteligible se denomina sustancia segunda.

Es la Idea platonica que se realiza en un objeto particular pero desde él, de forma
inmanente, sin existencia separada (separada solo es idea)

b) 2°nivel de composicidon: materia segunda, forma accidental, sustancia primera.
Es el resultado de la unién de:

Materia segunda (hylé): que es el resultado del primer nivel de composicion. Menos
determinable: s6lo en aspectos individuales.

Forma accidental (morphé): aporta al ente el conjunto de sus caracteres no esenciales o
accidentales (propiamente individuales) Sus particularidades dentro de la especie.

El resultado final de estos dos niveles de composicion es lo que denominamos sustancia
primera, es decir, un individuo concreto, o también un ente completo (ousia)

c) Esquema-resumen: Grados del Ser y de determinacion, caracteres esenciales y
accidentales, diferencias esenciales y accidentales.

MATERIA PRIMERA
1er
nivel +
FORMA SUBSTANCIAL .
(Esencia) — — — 4 Abstraceion_, o \nsTANCIA
l SEGUNDA

{Universales)

20 MATERIA SEGUNDA
nivel +

FORMA ACCIDENTAL
{Accidentes)

|

SUBSTANCIA PRIMERA
{Individuo concreto)
(Ente completo)

Asi como avanzamos hacia abajo aumenta el grado de determinacion del ente y, por lo
tanto, también su grado de Ser. De la misma manera va disminuyendo la indeterminacion y
la capacidad de ser determinado.

Ejemplos:

- Sustancia primera y sustancia segunda:



Avristételes 63

"Este ser humano"
S1 S2

- Forma sustancial y forma accidental:

1. Caracteres esenciales y caracteres accidentales:

La FA determina los caracteres individuales (los que diferencian a cada individuo del
resto de su misma especie)

La FS determina los caracteres esenciales (comunes a todos los individuos de una
especie)

2. Diferencias esenciales y diferencias accidentales:
Diferencia esencial: entre el agua y un ser humano, tienen distintas esencias.

Diferencia accidental: entre Juan y Pedro, comparten esencia pero no los accidentes.
También entre Juan a los 6 afios y Juan a los 20 afos.

Esquema-recordatorio: M1

+ —— M2
+ —— 81
FA
S2

4.3.3.2 Grados del ser: 1a sustancia y los accidentes.

& Ninguno de los elementos que estructuran y constituyen el Ser tienen existencia
por separado.

Lo Unico real existente es la sustancia primera u objeto individual y concreto. En ella
distinguimos entre la sustancia, que es lo que permanece y dota de realidad a la cosa
aunqgue esta cambie, y los accidentes, que son todos aquellos aspectos particulares de la
cosa que cambian sin alterar su esencia.

4.3.3.3 Estructura del ente: vision dinamica.

Explicada la pluralidad a través de la teoria hilemdrfica, y dado que el Ser no es
estatico, va a explicar el dinamismo del Ser mediante otros dos conceptos que se
articulan con materia y forma.

a) Potenciay acto.

Acto es lo que una cosa es en un momento dado. Por ejemplo: un estudiante de 2° de
bachillerato.

Potencia es aquello que la cosa no es pero puede llegar a ser. Por ejemplo: un
estudiante universitario.



Avristételes 64

b) Articulacion materia-forma con potencia-acto en los distintos niveles de
composicion.

@ |_a materia se comporta como potencia® y la forma’ se comporta como acto.

Ambos son conceptos relativos en tanto en cuanto algo es acto o potencia desde una
cierta perspectiva. Asi, por ejemplo, un bloque de marmol es, en un sentido, una
sustancia con una materia primera-potencia y una forma (de marmol) -acto; en otro
sentido, el bloque de marmol es una materia-potencia que puede convertirse en acto-forma
de estatua por obra de un escultor.

4.3.4 LA TEORIA DEL CAMBIO.

a) El problema del cambio y Parménides: Ser, No-Ser y poder-Ser.

Para poder salvar la contradiccion de Parménides plantea que **el cambio no es el paso del
No-Ser al Ser sino del poder-Ser al Ser*'.

Una piedra ——> no es —> un arbol

& E| cambio es el paso de la potencia al
No-Ser absoluto acto.

Una semilla—— noes

b) Principios del cambio: materia, formay privacion.

El cambio no es la sustitucion de un ser por otro, sino la transicion continua entre dos
extremos, uno de los cuales es privacion del otro. Es un cambio de formas.

0

FS (piiion) FS (pifion) [NEGACION]
FS (pino) en POTENCIA FS (pino) en ACTO
PRIVACION PERFECCION

FS (pino)

Telos inmanente

® En la medida que no tiene forma alguna (es indeterminada) puede ser (potencia) cualquier cosa (depende de
sies 120 29)

" Puesto que determina el ente: le hace ser aquello que es en un momento dado (acto)



Avristételes 65

De este modo los principios del cambio son:

1. La privacion: es lo que impide que algo que en potencia es X no sea X, no siendo una
negacion absoluta.

2. La forma: que es el principio interno del cambio. Es lo que se pierde y lo que se
adquiere en el proceso de transformacion.

3. Lamateria: que es lo que cambia, pero también lo que subsiste, el substrato.

c) Teleologia del cambio: Esquema-resumen: telos inmanente, privacion/perfeccion,
qué cambia, qué permanece y qué dirige el cambio.

Sus estudios de biologia le influirdn mucho a la hora de interpretar la Naturaleza. Los
procesos bioldgicos parecen estar presididos por una finalidad interna que los orienta
y dirige.

Por ejemplo: un embrion realiza un proceso complejo de operaciones vitales -nutricion,
desarrollo, etc. - encaminados a ser un adulto. Igual pasa con una semilla.

< Esta finalidad quedara concretada en la idea de que ""todos los seres naturales tienden
a alcanzar la perfeccion que les es propia'. Este finalismo hace que el modelo de
explicacion del cambio en Aristételes sea teleoldgico.

d) Comparacion entre Platon y Aristoteles.

En ambos el modelo es teleoldgico y el fin que se persigue es la perfeccion. Sin embargo
hay las siguientes diferencias:

1. Mientras que en Aristoteles el cambio es algo que busca perfeccionar las cosas, en
Platon es un sintoma de su degradacion (Es un ejemplo de como valoran uno y otro el
mundo sensible) En Platon el cambio se debe a la imperfeccion de la materia que
constituye el mundo sensible. Por el contrario en Aristoteles el cambio es el resultado
de la actividad de los seres naturales por alcanzar su perfeccién, por perfeccionarse.

2. En Platén la perfeccion es una labor que realiza el Demiurgo tomando como modelo
las Ideas, y por lo tanto es un principio externo a la cosa. Mientras que en Aristdteles
aquello que dirige el cambio con miras a perfeccionar su propia naturaleza es
inmanente, interno a la cosa misma.

4.34.1 Tipos de cambio.

a) Cambio Sustancial. Tipos.

Consiste en la generacion de una nueva sustancia o en la destruccion de una ya existente.
Por ejemplo: quemar un papel, tomando la tela de una cortina hacer un pantalon.

En este caso lo que permanece es la materia primera y lo que cambia (lo que se pierde y
lo que adquiere) es la forma sustancial.



Avristételes 66

b) Cambio accidental. Tipos.

Es cuando se producen modificaciones no esenciales. Por ejemplo: trocear un papel,
tefiirlo de otro color, mojarlo, cambiarlo de sitio... Cortar el pantalon y hacerlo més corto,
ensuciarlo o lavarlo, estar seco o mojado, llevarlo puesto, dejarlo en el armario, la lavadora
0 el tendedero.

Puede ser cambio de lugar, de tamafio o de cualidad.
En este caso lo que permanece es la materia segunda -0 en cierto sentido, la casi totalidad

de la sustancia primera- y lo que cambia es alguna forma accidental (alguno de sus
accidentes).

Tipos de cambio
Sustancial Accidental
Tipos Generacion, Destruccion De lugar, de tamario o de cualidad
Qué cambia FS FA
Qué permanece M1 M2

4.3.4.2 Procesos naturales y procesos artificiales.

La diferencia fundamental entre los procesos naturales y los artificiales es que en los
primeros la causa y principio del cambio siempre es interno al ente mientras que en los
segundos siempre es externo, necesita de un agente exterior, este principio siempre reside
en otro (que sera el ser humano que manipula lo natural)

4.3.5 LA TEORIA DE LAS CUATRO CAUSAS: LA CONSTITUCION DEL SER Y LA
ESTRUCTURA DEL CONOCER.

Abordamos aqui la explicacion de aquellos factores internos o externos que nos dan la
explicacion del Ser: las causas. Atendemos al proceso constitutivo de la realidad, pero
no sélo a él sino al unico modo de cientifico conocerlo.

Lo propio de las ciencias es conocer las causas de las cosas, el porqué de su existencia y
de su ser. Las causas explican el comportamiento de los seres naturales. Considera causas
todos los factores que son necesarios para explicar un proceso, los principios que lo
hacen inteligible o lo explican en toda su extension.

En todo proceso debera explicarse el sujeto al que afecta (materia y forma o esencia) el
agente que lo produce y lo que se pretende alcanzar o fin.

Todo ser natural, por definicion, esta sujeto a movimiento, la teoria de las causas intenta
dar razon de los diversos aspectos que intervienen en el cambio. Aristételes distingue
cuatro causas:



Avristételes 67

a) Causas intrinsecas:

i. Causa material: intenta precisar el principio material de los seres, designa aquello
de lo que esté hecha una cosa. En este sentido de causa diremos que el marmol es la
causa de una escultura que esté hecha de este material. El precedente filoséfico de
este tipo de causa es la filosofia milesia que pretendia explicar el ser de las cosas
atendiendo a principios materiales (arjé: aire, agua, fuego,...).

ii. Causa formal: es aquello que ha servido de modelo (real o conceptual) para
producir algo, es la forma, modelo o figura de una cosa. En este sentido diremos
que la causa formal de una escultura es el modelo que ha seguido el escultor para
esculpirla. Es también la esencia de las cosas, lo que explica su ser, ya que la materia
indeterminada necesita de una esencia que explique por qué es esa cosa y no otra.
También es lo que se llama naturaleza pues determina sus actividades especificas y
propias. El precedente filosofico de este tipo de causa esté tanto en los pitagdricos
con su concepcion del ndmero como limite o determinacion, como en la forma o idea
en Platon, ambos pretenden explicar las cosas atendiendo a un modelo.

b) Extrinsecas:

I. Causa eficiente: (agente o motriz) es la causa productora de la cosa. Nos remite
al productor del cambio, el agente que lo pone en marcha, puede ser externo a lo
cambiado -como la mano del escultor respecto de la estatua- o interno como la
naturaleza que es el principio inmanente del cambio para los seres naturales. Nuestro
concepto habitual de causa es similar a éste. El precedente filosofico de este tipo de
causa estad Empédocles (atraccion-repulsion) donde aparece diferenciada de los
elementos.

ii. Causa final: nos remite al fin a que aspira todo cambio o comportamiento. ES
aquello por lo que actla el agente o causa eficiente. En el caso del escultor puede
ser obtener fama, dinero, adornar una plaza, etc. Junto a la causa eficiente es la mas
importante para Aristoteles, ya que todo esta orientado a un fin, la naturaleza se rige
por un modelo teleolégico. El precedente filoséfico de este tipo de causa esta en el
Nous ordenador de Anaxagoras.

En los procesos naturales causa formal, eficiente y final coinciden, en ellos es la forma
el principio inmanente del cambio. Por lo tanto en los procesos naturales las cuatro
causas se reducen a dos: materia y forma.

4.3.6 LOSMODOS DEL SER Y DEL CONOCER: LAS CATEGORIAS.

Continuamos con la estructura del Ser que sera también del conocer. Concretamos ahora
los posibles tipos de determinacion que dan forma a los entes y posibilitan nuestro
conocimiento de ellos.

Las categorias son las formas elementales de todo ser (las formas en las que el Ser se
puede decir), como aquellas formas que impresas en la materia constituyen el minimo de
forma necesaria para que el ser sea en todas sus determinaciones.



Avristételes 68

4.4 Antropologia.

4.4.1 CRITICA A LA ANTROPOLOGIA ORFICO-PLATONICA.

Aristoteles es contrario al dualismo de los pitagdgicos y de Platén: alma y cuerpo no
son dos sustancias distintas, sino dos elementos inseparables de una Unica sustancia.
Como consecuencia de ello rechaza la idea de inmortalidad del alma.

4.4.2 LA NATURALEZA HUMANA EN ARISTOTELES.

La desarrolla en el tratado De Anima.

Aristételes define el alma como:

"acto (entelequia) de un cuerpo natural que tiene la vida en potencia, es decir, de un
cuerpo organizado".

A diferencia de Platon, aqui la unién entre alma y cuerpo no es accidental sino que es
sustancial, no tienen sentido, ni pueden existir, por separado. La naturaleza humana es,
como el resto de los entes, un conjunto hilemérfico en el que el cuerpo funciona como
materia y el alma como forma.

cuerpo | materia | potencia

alma | forma acto

La union del cuerpo y el alma se fusiona de tal manera que no es la suma de dos
entidades, sino una nueva entidad, una nueva sustancia que se llama Ser humano. En
esta nueva sustancia, el cuerpo y el alma, marchan juntos en una unidad de movimientos,
de acciones, de operaciones. Es la naturaleza humana, una naturaleza como principio de
operaciones. De tal modo que, las actividades de esta nueva sustancia, son actividades
humanas, ni sélo del cuerpo, ni solo del alma; ni s6lo materiales, ni sélo espirituales.

4.4.3 CONCEPCION GENERAL DEL ALMA EN ARISTOTELES.

Aristoteles pone el acento, sobre todo, en la idea del alma como principio vital; tener
vida es tener movimiento por si mismo. El alma es el principio mas radical de toda la
actividad del ser vivo. Todos los seres vivos tienen alma, tienen vida, tienen
automovimiento. Pero no todos poseen un mismo tipo de vida, no todas las almas poseen
las mismas capacidades o funciones como veremos en el apartado siguiente.

4.4.4 TIPOSY FUNCIONES DEL ALMA.

Aristoteles distingue entre tres capacidades o funciones del alma:

1. Alma vegetativa: es la Gnica que poseen las plantas. Es el grado infimo de alma.
Lleva en si las funciones de crecimiento, nutricion y reproduccion. Su finalidad es
la conservacion del individuo y de la especie.



Avristételes 69

2. Alma sensitiva: junto con la anterior la poseen los animales. Supone un orden mas
alto en la jerarquia de los vivientes: los animales tienen apetencias, deseos,
percepciones sensibles y movimiento local.

3. Alma intelectiva o racional: es propia y exclusiva del Ser humano -que también
posee las dos anteriores-. El ser humano tiene la capacidad para pensar y entender.
El alma humana estd formada por dos principios uno pasivo, el entendimiento
paciente, y otro activo, el entendimiento agente.

4.5 Teoria del conocimiento

45.1 CRITICA A LA TEORIA DEL CONOCIMIENTO PLATONICA DESDE LA
ANTROPOLOGIA ARISTOTELICA.

Al rechazar la idea de inmortalidad del alma queda descartada la posibilidad de
concebir el conocimiento como reminiscencia.

1. Empirismo versus racionalismo.

En el conocimiento el alma tiene también el papel fundamental pero toma como base
imprescindible los datos de los sentidos, la experiencia. Es por eso que se dice que la
teoria del conocimiento de Aristételes es empirista, frente a Platon que es racionalista
(Podemos conocer la realidad recurriendo sélo al uso de la razon y prescindiendo de la
informacion de los sentidos, ya que éstos nos engafian) Un ejemplo anterior de fildésofo
racionalista era Parménides.

2. Unidad de operaciones: conocimiento humano, no sélo del alma.

El conocimiento es un conocimiento humano, y conoce el ser humano, conoce con el
cuerpo y con el alma (no tiene un conocimiento independiente del cuerpo) No es el alma
la que piensa y siente, sino todo el ser humano, aunque sea gracias al alma.

Aristoteles explica el conocimiento humano como mezcla de conocimiento sensible e
intelectual. EI ser humano tiene un conocimiento sensible que le viene del cuerpo y del
alma sensitiva; y un conocimiento intelectual que le viene por el alma racional.

— Conocimiento sensible: cuerpo + alma sensitiva.
Conocimiento humano

L Conocimiento intelectual: alma racional.
Aristoteles explica el conocimiento a partir de los datos que nos proporcionan los sentidos;
para él, todo conocimiento arranca de una percepcion sensible: el alma no puede

pensar nada sin representaciones que entren por los sentidos: *'no hay nada en el
entendimiento que antes no estuviese en los sentidos™.



Avristételes 70

4.5.2 GRADOS O TIPOS DE CONOCIMIENTO.

4.5.21 Sensaciony percepcion.

Tanto los seres humanos como los animales conocen las cosas concretas a través de las
cualidades sensibles. Esta informacion procedente de los sentidos es la mas directa e
inmediata pero tiene sus limitaciones en cuanto a su precision y fiabilidad. Permite una
cierta discriminacion del entorno de cara a la satisfaccion de las necesidades y la
supervivencia. Nos proporcionan el conocimiento de los accidentes, la apariencia, pero
no de la esencia de las cosas.

4.5.2.2 Imaginacion y memoria.

Comdn también a los animales superiores y al ser humano permite conservar y
reproducir las sensaciones en ausencia del objeto que las produjo. Para Aristoteles las
imagenes con las que trabaja la memoria son una especie de huella que dejan grabada las
sensaciones. Permiten al ser humano y al animal el aprendizaje.

4.5.2.3 Experiencia.

Integra los niveles de conocimiento anteriores. Cuando algunas sensaciones se repiten
en determinada secuencia causal, los animales superiores y el ser humano son capaces
de prever lo que va a ocurrir (supone anticipacion, prevision). Tenemos como ejemplo el
burro que gira entorno a la noria y es golpeado en un determinado lugar del recorrido. Tras
la repeticion del golpe es capaz de anticiparlo y dar respuesta a quién le esta pegando.

@& Estos tres primeros niveles se centran en acontecimientos concretos y singulares, el
siguiente requiere una capacidad abstractiva y generalizadora que solo el ser humano
posee.

45.2.4 Conocimiento intelectual: Teoria de la abstracciéon: formacion de
conceptos.

Es la piedra angular de este tipo de conocimiento. El ser humano se distingue de los
animales por su capacidad para razonar, pero razonamos utilizando conceptos. Solo
puede haber ciencia sobre lo universal -no se predica sélo de un individuo sino de todos-
y necesario -es asi y no puede ser de otra manera-, pero para que ésta sea posible debemos
explicar como formamos los conceptos que son la base sobre la que se construye la
ciencia.

@ Rechazo del innatismo platonico: Al igual que ha rechazado la teoria de las Ideas de
Platon debe negar la existencia de conceptos innatos y desligados de la experiencia:
los conceptos los ha fabricado nuestra mente, pero no son arbitrarios se construyen a
partir de las imagenes sensibles que retiene nuestra mente. El proceso es realizado por el
entendimiento del que Aristoteles distingue dos tipos:

a) Entendimiento paciente: potencia.

Los sentidos captan los objetos y sus cualidades, elaborando una imagen mental de
caracter inmaterial que sintetiza lo captado por los distintos sentidos. Es pasivo pues
en él dejan su huella, a través de los sentidos, las cosas. Hace como de potencia, hace



Avristételes 71

potencialmente inteligibles las formas o esencias de las cosas, y pasara al acto por accion
del entendimiento agente.

b) Entendimiento agente: acto.

Actualiza estos inteligibles, es decir, abstrae las esencias de las cosas partiendo de los
datos impresos en el entendimiento paciente. Después de ver muchas flores, extrae el
concepto "flor"; este concepto estaba como en potencia en las iméagenes de la percepcion
sensible.

El entendimiento agente elabora el concepto a partir de la imagen mental, extrayendo lo
comun y caracteristico, excluyendo y pasando por alto lo accidental. El entendimiento
por este procedimiento de abstraccion (separacion) capta lo universal prescindiendo de
los rasgos individuales, la esencia de cada tipo de objetos.

& Realismo: EI concepto se ha convertido en algo universal y necesario: solo estan en
la mente del ser humano, pero reflejan la estructura o naturaleza de las cosas, son un
conocer certero de la realidad, pues han sido formados a partir de la informacion que nos
facilita.

Los animales racionales son los Unicos que son capaces de constituir un simbolo Unico a
partir de una pluralidad de iméagenes.

4.5.3 EL ORIGEN DEL CONOCIMIENTO: EL SINGULAR -INDIVIDUO CONCRETO- Y EL
UNIVERSAL -IDEA-.

Para Platon ontoldgica y gnoseoldgicamente el universal estd antes que el particular;
el particular, el ser material, concreto, fisico, real, es una "copia” de la realidad, una tenue
participacion de la Idea. Se ha de recordar que las Ideas son causa -ontologia- de las
cosas y fundamento de nuestro conocimiento de ellas -gnoseologia-.

Para Aristdteles es al revés, el proceso es el inverso; nuestro entendimiento conoce lo
particular, concreto, fisico, antes que lo universal, abstracto; mas adn: al universal
Ilegamos por medio del particular; éste es el origen del conocimiento en general.

@ Para Aristoteles conocer es descubrir: la produccion de universales, de inteligibles
consiste en captar la esencia real de las cosas, su forma sustancial (ser humano,
caballo,...)

4.5.4 GRADOS DE CONOCIMIENTO INTELECTUAL.
a) Saber técnico o poético (poiesis)

Incluye tanto la técnica como el arte: lo fabricado para el goce o por su utilidad. No
consiste en hacer cosas sino en saberlas hacer: es un conocimiento de los principios y
normas para hacer determinadas cosas.

b) Saber practico o praxis.

Tiene por objeto la accion humana. Es saber actuar y comportarse: se refiere a la vida
del hombre y como ha de ser ésta segtn el bien y el mal. Se refiere a la Etica y la Politica,



Avristételes 72

estos tipos de saberes hacen al hombre prudente: aquel que sabe que ha de hacer frente a
cada circunstancia. Por ejemplo: al votar en la asamblea o al relacionarse con sus amigos.

c) Saber cientifico o episteme.

Se basa en el conocimiento de leyes generales, pero a diferencia de la técnica no posee
intencion utilitaria solo busca conocer y por ello se pregunta por las causas que
explican las cosas. Se funda en la naturaleza del hombre que le empuja al saber (todo
hombre aspira a saber). Es un tipo de saber contemplativo -no practico- y demostrativo -
regido por las leyes de la I6gica-. Ejemplos son la fisica y las matematicas.

d) Saber noético.

Tiene por objeto los primeros principios fundamento de toda demostracion cientifica.
Los principios son indemostrables, son el limite y el supuesto de la ciencia. Utiliza como
método la induccion, pero no al estilo platdnico como intuicién intelectual, inmediata e
innata. EI camino es el siguiente: se pasa de lo concreto y particular a lo universal y
general. Ascendemos de los hechos y enunciados concretos sobre hechos a enunciados
generales y explicativos de ellos, y de diversos enunciados generales pasamos a otros méas
generales que dan razon de todos, y asi sucesivamente hasta llegar a los principios
universales.

Hay dos clases de principios:
a) Axiomas: comunes a toda ciencia. Por ejemplo: no-contradiccion o identidad.
b) Definiciones e hipotesis: especificos de cada ciencia. Por ejemplo: Punto o plano.

La induccion, estrictamente hablando, no es demostrativa. El saber noético estructura y
unifica la ciencia, le da un fundamento sélido.

e) Sabiduria.

Es la ciencia del Ser. Auna saber cientifico -demostrativo- y noético -de principios-.
Ademas de su universalidad -por su caracter cientifico- tiene por objeto la totalidad de lo
real, no una simple parcela -como las ciencias particulares- sino aquello que es comin a
todo cuanto existe, a todo ente. Es lo que se denominaré filosofia primera o metafisica.
4.6 Laimagen de la naturaleza y el universo.

Son las que, con leves variaciones, se mantendran como las aceptadas cientificamente
hasta la revolucion cientifica de los siglos XVI1y XVII.

4.6.1 EL CONCEPTO DE PHYSIS EN ARISTOTELES.

Retoma en gran medida el sentido griego tradicional -en concreto el milesio- del término.
La Naturaleza hace referencia a dos sentidos complementarios:

a) Al conjunto de cosas que son por physis, es decir, el conjunto de los seres naturales
-frente a los artificiales-.

b) La constitucion o estructura interna de un ser, su naturaleza.



Avristételes 73

Se debe recordar la dicotomia entre:

a) Aquello que las cosas son realmente -la sustancia-: su manera de ser profunda,
permanente e igual.

b) Aquello que parecen ser -los accidentes-: su multiple manera de ser y
manifestarse.

Definicién aristotélica:

Physis es "aquello que tiene por si mismo y en si el principio de su propio movimiento -
cambio-, de su llegar a ser".

Observar que aqui tiene, el cambio, un sentido ontoldgico, de llegar a ser.

“Entre los seres los hay que existen por naturaleza y los hay que existen por otras
causas. Por naturaleza existen los animales y sus partes, las plantas y los cuerpos simples
como la tierra, el fuego, el aire y el agua. En efecto, decimos de estos seres y de otros de
la misma clase que son por naturaleza. Ahora bien, todos estos seres de que venimos
hablando difieren claramente de los que no estan constituidos por naturaleza. En efecto,
todos los seres naturales poseen en si mismos el principio de movimiento y reposo, bien
respecto al movimiento local, bien respecto del crecimiento y mengua, bien, en fin,
respecto a la alteracion. Por el contrario, una cama, un vestido y cualquier otro objeto
semejante no tienen tendencia natural alguna al cambio en tanto que no pertenecen a esa
clase de seres, es decir, en tanto en cuanto son seres artificiales, si bien la poseen en
cuanto resultan ser de piedra, de madera o de una mezcla de tales sustancias. Y es que la
naturaleza es un principio y causa del movimiento y del reposo para aquellos seres en
que reside inmediatamente, esencialmente y no de un modo accidental”

Aristoteles: Fisica, 192B8-23

En el conjunto de los seres naturales hay un principio interno e inmanente del cambio -
la forma-. Por ejemplo el paso de un huevo a una gallina.

En el conjunto de los seres artificiales -que no son por physis- el principio del cambio es
exterior, externo a ellos mismos -la causa eficiente-.

Esta concepcion de la Naturaleza condicionard su teoria fisica y cosmoldgica.

4.6.2 COSMOLOGIA.

4.6.2.1 El universo aristotélico.

Su modelo esta construido a partir de las ideas de fildésofos anteriores como Platon,
Eudoxo y Calipo. Da unidad a estas ideas e intenta fundamentarlas racionalmente de
acuerdo con los datos del momento y la experiencia sensible.

Caracteristicas generales:

1. El universo es eterno: siempre ha sido y siempre sera. Por ello no desarrolla una
cosmogonia. Esta idea durante el medioevo era considerada herética pues estaba en
contradiccion con el papel creador del dios cristiano.



Avristételes 74

2. El universo es finito. Para los griegos el infinito es sinénimo de imperfeccion, de algo
por concluir.

3. Es una gran esfera, en la superficie interna de la cual estan las estrellas fijas, y en
cuyo centro inmovil se halla la Tierra.

4. Fuera de ella no existe nada -excepto el motor inmoévil- y dentro de ella todo esta
lleno pues el vacio no existe. Esto es lo que denominaron mas tarde el horror vacui, o
miedo al vacio. Este no es preciso para explicar el movimiento que se produce por el
desplazamiento de un cuerpo por otro.

5. Eluniverso de las dos esferas: en el interior de la esfera hay dos regiones, distintas y
opuestas -que en "cierto sentido™ nos recuerdan el mundo sensible y el inteligible de
Platon- : la central es la terrestre 0 mundo sublunar, y la del cielo de los astros hasta
las estrellas fijas, es el mundo supralunar.

4.6.2.2 Caracteristicas del mundo sublunatr.

Es el mundo de la generacion y de la corrupcién, del nacimiento y de la muerte, de los
cambios cualitativos, cuantitativos y de lugar. En él, por lo tanto se producen todo tipo de
cambios, tanto sustanciales como accidentales. En €l nada es eterno ni perfecto, es el
lugar de la indeterminacion y de la irregularidad.

Est4 compuesto por los cuatro elementos -el agua, el fuego, la tierra y el aire- que
deduce de las cualidades tactiles principales -lo caliente, lo himedo, lo seco, y lo frio-.
Estas se combinan entre ellas y caracterizan a cada uno de los elementos: caliente-seco
(fuego), frio-himedo (agua), frio-seco (tierra) y caliente-himedo (aire) Los elementos
mixtos que hay en la naturaleza se componen de éstos cuatro.

4.6.2.3 Caracteristicas del mundo supralunar.

Esta constituido por el conjunto de esferas homocéntricas y los astros que hay desde la
Luna hasta la esfera de las estrellas fijas -el limite del universo-.En este mundo no hay
generacién ni corrupcion. Los astros son seres vivos y divinos compuestos -al igual que
las esferas- de la quintaesencia o quinto elemento: el éter -que corre siempre-, que es
incorruptible y no sufre ninguin tipo de alteracion, aumento o disminucién. Por lo tanto,
en él, sélo se produce un tipo de cambio, el accidental de lugar -movimiento del éter-.

Los astros estan sujetos a las esferas -que son corporeas, aungue sutiles pues son de
éter- y giran circular y uniformemente que es el Unico tipo de movimiento en este
mundo, es el movimiento perfecto y propio -natural- del éter. Circularidad y
uniformidad son dos dogmas platonicos sobre el movimiento de los cuerpos celestes que
recogera Aristoteles y con él todas las cosmologias hasta la de Kepler.

La envoltura mas externa de la esfera, el primer cielo, en su rotacion hace dar a las estrellas
fijas una revolucion completa cada 24 horas.

Para explicar los movimientos rotatorios de los astros y las diferencias de velocidad
entre ellos Aristoteles, que seguia el homocentrismo de Eudoxo y Calipo, lo modifica
intercalando entre las esferas de los astros unas esferas antigiros -que giran en sentido



Avristételes 75

contrario- para ralentizar unos y acelerar otros. Como no hay vacio estan en contacto y por
lo tanto tendrian que ir todas a la misma velocidad, éste era el problema.

4.6.24 El primer motor.

Para Avristételes "'todo lo que es movido es movido por algo™, lo que nos obliga a
suponer, si no queremos hacer una cadena hasta el infinito, la existencia de un primer
motor que mueve sin ser movido.

Situado en las lindes del universo es causa del movimiento, que imprime a la esfera de
las estrellas fijas y se transmite sucesivamente a través del mundo supralunar hasta
llegar al mundo sublunar. En éste es también la causa del movimiento pues si no fuera asi
encontrariamos cuatro esferas, estables e inmoviles, formadas por cada uno de los
distintos elementos naturales.

El motor inmovil es eterno -puesto que el movimiento también lo es-, inextenso,
indivisible y sin magnitud, mueve sin ser movido y "toca" sin ser tocado.

Desde una perspectiva metafisica el primer motor es causa y razon del ser de las
sustancias.

4.6.3 FiSICA.

4.6.3.1 Diferenciacion de la fisica clasica.

El aspecto mas relevante y general es que en Aristoteles la fisica explica todo tipo de
cambios y posee, por lo tanto, también un caracter ontoldgico, es decir, explica también
el llegar a ser de los entes. La fisica clasica seria para Aristételes sélo una teoria parcial
para explicar lo que él denomina el cambio de lugar o local, y que en él se explicaria por
su teoria general.

Aristételes afirma que las cosas que se mueven lo hacen por naturaleza o por
violencia, segun tengan un principio interno o externo de movimiento. Desarrollara en
su fisica explicaciones para ambos tipos de movimiento.

4.6.3.2 La teoria del lugar natural.

Los cinco elementos que constituyen el universo tienen, en funcion de su naturaleza, un
tipo de movimiento que les es propio, seria su movimiento natural. Pero debemos
diferenciar lo que ocurre en el mundo supralunar de lo que ocurre en el mundo sublunar.

a) Dinamica del mundo sublunar.

i. En él el movimiento natural es el movimiento es rectilineo. Se define hacia abajo y
hacia arriba respecto al centro y la superficie de la esfera. Estos son los lugares
absolutos y naturales de los elementos. Hacia el centro se dirige lo pesado y lo
ligero hacia arriba. Cada elemento tiene la tendencia a ir a su lugar natural en
funcion de su naturaleza, de su peso o ligereza. El orden de pesado a ligero de los
elementos es: tierra, agua, aire y fuego.



Avristételes 76

ii. En él el movimiento no es uniforme. Est4 determinado por el peso y la resistencia
del medio. Para Aristoteles la velocidad de un cuerpo es directamente
proporcional a su peso e inversamente proporcional a la resistencia del medio.
Pese a que la observacion contradecia consecuencias importantes de este principio,
Aristoteles no se preocupaba de verificarlas ya que el mundo sublunar por era el lugar
de la imperfeccion y la imprecision. Por consiguiente, desde esta premisa metafisica,
la medicion rigurosa no tenia sentido.

b) Dinamica del mundo supralunar.

Por ser el lugar de la perfeccion el éter se mueve de acuerdo con el movimiento perfecto
que sera circular y uniforme ya que es regular y sin oposicion, sin principio ni fin.

4.6.3.3 Teoria del movimiento violento.

Sélo sucede en el mundo sublunar. Aqui la fuente de movimiento es externa y esta sujeta
a los siguientes principios:

a) Todo lo que es movido lo es por algo.
b) Si cesa la causa cesa el movimiento.
c) El'motory lo que es movido han de estar en contacto.

d) En caso de que haya méas de un motor actuando, nunca podran actuar simultaneamente,
sino uno cuando acabe de impulsar el otro. (Primero actuara el violento y, cuando éste
cese, el natural)

Los problemas con el movimiento violento son las principales fuentes de criticas, por
ejemplo en el lanzamiento de proyectiles: ¢(Como explicar la continuidad del
movimiento cuando en ocasiones no sigue el contacto entre el motor y el objeto?

Aristoteles contesta que:

a) El motor mueve al mismo tiempo, que el objeto lanzado, el medio, que siendo movido
también sirve de motor.

b) Transmision de la posibilidad de mover del motor inicial al medio que sucesivamente
la aplica a si mismo hasta ceder.

c) Antiperistasis (de origen platénico): el aire empuja el cuerpo, pues al avanzar éste,
produce un vacio que el aire que hay delante va ocupando haciendo a la vez de motor.

Las objeciones planteadas son:

a) No explica como se debilita el poder SEGON LA TEORIA SEGUN LA OBSERVACION
de mover del medio.

b) El medio posibilita y se opone, a la
vez, al movimiento lo que es
contradictorio.




Avristételes 77

En el grafico de arriba tenemos otro caso en el que la observacion contradecia a la
teoria (se debe al principio “d” de los antes citados)

4.7 Etica: el endemonismo aristotélico.

4.71 MODELO TELEOLOGICO.

La ética aristotelica sigue un modelo teleoldgico o finalista como su filosofia en general:
todo cuanto existe tiene un fin que le es propio y alcanzarlo o cumplirlo conlleva su bien,
su propia, perfeccion.

Asi, habra de plantearse cual sera ese fin, o0 ese bien supremo para el ser humano. Las
acciones morales seran correctas o no en la medida en la que le permitan acceder a él o
no, es lo que se denomina una ética teleoldgica.

4.7.2 EUDEMONISMO ARISTOTELICO: LA FELICIDAD ES EL BIEN SUPREMO PARA EL
SER HUMANO.

El ser humano elige, compara diversas opciones y, con arreglo a los beneficios
derivados de ellas, decide cual sera su actuacion, pero para efectuar cualquier eleccion,
debe tener presente un fin de la accion, un objetivo, un propoésito que alcanzar. Algunas
cosas son fines y otras son medios. Si no queremos caer en una regresion al infinito,
habremos de admitir la existencia de un bien ultimo, fin supremo al que se dirigen
nuestras acciones.

Hay muchos fines y unos sirven para alcanzar otros, pero ¢Cudl es el fin Gltimo al que
tiende el ser humano? (El del ser humano en cuanto tal, el de todo ser humano y no el de
uno en particular)

El fin altimo, su supremo bien, ha de ser el méas perfecto de todos. Segun Aristoteles "el
bien perfecto es el que debe siempre poseerse por si mismo y no por una razon ajena a
él", pues "lo que buscamos por si mismo es mas perfecto que lo que se busca para otro
fin".

Ese fin dltimo, que no es para nosotros medio para obtener un fin ulterior, y que, por
bastarse a si mismo -por ser el Gltimo- es el méas perfecto, es la felicidad.

La felicidad es el bien supremo, el bien perfecto puesto que se desea por si mismo.

“Existe, pues, un determinado nimero de fines, y pretendemos alcanzar algunos entre
ellos, no por si mismos; sino en vista de otros fines; por ejemplo, el dinero, las flautas y.
en general, todo lo que son instrumentos; al ser esto asi, es evidente que todos los fines
no son fines perfectos. Pero el bien supremo constituye, de alguna manera, un fin
perfecto. Aungue el fin Unico y absolutamente perfecto seria el que nosotros buscamos.
Si hay varios fines, entonces seria el mas perfecto de todos. Ahora bien: afirmamos que
lo que buscamos por si mismo es mas perfecto que lo que se busca para otro fin; y el
bien que no se escoge mas que en vista de otro no es tan deseable como los bienes que
se consideran a la vez medios y fines. Y hablando en absoluto, el bien perfecto es el que
debe siempre poseerse por si mismo y no por una razon ajena a él. Este bien parece ser,
en primer lugar, la felicidad. La buscamos, en efecto, siempre por si misma y nunca por
otra razdn ajena a ella misma. Los honores, el placer, el pensamiento y toda clase de
virtudes no nos basta intentar alcanzarlos por si mismos..., sino que los buscamos




Avristételes 78

también de cara a la felicidad, pues nos imaginamos que alcanzaremos ésta por su
medio. Mientras que nadie desea la felicidad por las ventajas o bienes que acabamos de
enunciar ni, en una palabra, por nada que sea exterior a ella misma. Ahora bien:
evidentemente esta caracteristica de la felicidad tiene su origen en el hecho de que ella
se basta a si misma de modo entero. El bien supremo, en efecto, segin la opinién
comun, se basta a si mismo.”

Aristoteles, Etica a Nicémaco, 1, 7.

Ahora, aunque "todos los seres humanos desean la felicidad" ésta es un término
ambiguo. Propiamente la reflexion ética no tiene mas objeto que la investigacion
acerca de la naturaleza de la felicidad y de los medios para obtenerla. Los estados u
objetos que pensamos van a hacer felices a los seres humanos los estimamos asi en
funcién de la idea que previamente nos hemos fijado de lo que es el ser humano, de esta
forma, la ética presupone una antropologia: qué deba hacer el ser humano depende de
qué pensemos que sea o haya de ser éste.

4.7.3 EL CONTENIDO DE LA FELICIDAD.

1. El naturalismo aristotélico.

El ser humano no es un elemento aparte de la naturaleza, por ello se comprendera su
esencia aplicandole las mismas categorias intelectuales que nos hacen posible explicar
aquella (la physis), en particular, su modelo teleoldgico.

2. Teleologismo aristotélico.

Todos los seres poseen una cierta funcion (ergon) Por ejemplo: el cuchillo sirve para
cortar y esa es su funcién.

La excelencia o virtud (areté) -su bien en definitiva- reside en el buen cumplimiento de
esa funcion.

En los seres animados (naturales) esta excelencia no viene dada de inmediato. Existe en
ellos una fuerza, un impulso, que les conduce al desarrollo de sus virtualidades, a su
perfeccion. Precisamente por ser naturales la physis les dota de la capacidad para
llevar a cabo ese desarrollo por sus propios medios. Por ejemplo una bellota es una
bellota pero su funcion es llegar a ser una encina.

En el ser humano se aplica idéntica concepcién, pero en él el movimiento se llama
accion, praxis, movimiento autodeterminado e intencional. Es decir, en el ser humano el
alcanzar el fin que le es propio depende de su libertad y de su voluntad.

3. El contenido de la felicidad.

Asi pues, para determinar el contenido de la felicidad nos bastara con, siguiendo este
modelo, determinar cuél es la funcién propia del ser humano, su actividad especifica,
aquella que le diferencia del resto de los seres.

4. La actividad propia del ser humano.



Avristételes 79

La actividad del ser humano es compleja, incluye multitud de funciones, unas las
comparte con los seres naturales en general, otras con los seres inanimados. Estas
funciones compartidas no pueden ser definitorias de la forma o esencia humana, son
propiedades necesarias pero no forman parte de su esencia. La actividad, funcion,
especifica del ser humano es la de ser racional, la praxis racional, la accion intencional.
El ser humano se define por la razon (logos): animal que posee "logos".

Como vimos antes, el bien de los seres es aquello a lo que de hecho tienden: alcanzar su
esencia completa desarrollando en el tiempo sus virtualidades para convertirse en lo
que, por naturaleza, deben ser.

Consecuentemente, el bien del ser humano no sera otra cosa que alcanzar su mas
perfecta y elevada esencia: ser enteramente racional, cumplir enteramente con la
funcién racional que le es propia.

Para determinar la naturaleza de la felicidad es necesario investigar, cual es la
actividad propia del ser humano. Esta es la actividad del alma de acuerdo con la razén.

“No obstante, quiza, aunque convengamos en que la felicidad es el supremo bien, se
desee aun tener algunas aclaraciones o precisiones complementarias. Se llegaria
rapidamente a una conclusion, cayendo en la cuenta de lo que es el acto propio del
hombre. Para el tocador de flauta, para el escultor, para todo tipo de artesano, en una
palabra, para todos aquellos que practican un trabajo y ejercen una actividad, el bien y la
perfeccion residen, al parecer, en el mismo trabajo. Evidentemente, lo mismo ocurre en
el hombre, de haber algin acto que le sea propio. ¢Habra, pues, que admitir que el
artesano y el zapatero tienen una actividad particular y un trabajo especifico, y no lo
tendra el hombre y la Naturaleza lo habra hecho inactivo? O bien, igual que el ojo, el
pie, la mano, en una palabra, todas las partes del cuerpo tienen, evidentemente, una
funcion que cumplir, ;es preciso admitir para el hombre también una actividad, ademas
de las que acabamos de indicar? ¢;Cual podria ser ésta? Porque, con evidencia, la vida es
comun al hombre y a las plantas; y buscamos lo que le caracteriza especificamente. Hay
que dejar, pues, aparte la nutricién y el crecimiento. Vendria luego la vida sensible; pero
ésta, sin duda, pertenece también al caballo, al buey y a todo ser animado. Queda una
sola vida activa, peculiar al ser dotado de razén.”

Aristételes, Etica a Nicémaco, 1, 7.

Al ser humano la vida que le es propia es la guiada por la razén. Pero esto incluye
todo tipo de bienes y fines diversos a los racionales. Si puede decirse que cualquier bien
se busca por causa de la felicidad, es razonable pensar que ésta incluye variedad de
bienes intrinsecos. La felicidad seria el conjunto de bienes y actividades
intrinsecamente valiosos. Pero no es un mero agregado de ellos, sino que debe haber
un orden jerarquico en ellos.

5. Lavida contemplativa.

¢En qué consiste la felicidad entendida como plena realizacion de lo que el ser humano
tiene de humano?

Se puede entender de dos formas:

a) Como equilibrio entre las diversas funciones de que es capaz el ser humano.



Avristételes 80

b) Como la actividad guiada por lo que hay de mas propio y elevado en él: la razon.
Es la actividad contemplativa.

Ahora, esta vida no se da accidental o esporadicamente, sino mediante la adquisicion
de ciertos modos constantes en el obrar (habitos) que son las virtudes. Estas no son
aptitudes innatas, sino modos de ser que se adquieren y se conquistan con el ejercicio.

La felicidad consiste en la actividad del alma conforme a la virtud.

“Pero atin hay que distinguir en ella (en la razén) dos partes: una que obedece, por asi
decir, a la razon, y otra que posee la razon y dedicada a pensar. Dado que se presenta de
esta manera, es preciso considerarla en su actividad, pues es alli donde se presenta con
mayor superioridad. Si, pues, lo peculiar del hombre es la actividad del alma, de acuerdo
parcial o totalmente con la razon; si afirmamos que esta funcion es propia de la
naturaleza del hombre virtuoso, igual que cuando se habla del buen citarista y del
citarista notable, y ello ocurre en todas las circunstancias, teniendo en cuenta la
superioridad que, proveniente de la virtud o el mérito, corona el acto, de modo que el
citarista bueno toca la citara, y el citarista notable toca muy bien la citara; si ello es asi,
suponemos que lo peculiar del hombre es un género de vida, que este género de vida es
la actividad del alma, acompariada de acciones razonables, y que en el hombre perfecto
todo se hace segun el bien y lo bello u honesto, realizandose cada uno de estos actos
perfectamente, segln su virtud peculiar. En estas condiciones, el bien propio del hombre
es la actividad del alma, en conformidad con la virtud; y si las virtudes son numerosas,
segun la que sea mejor y mas perfecta.’

Aristoteles, Etica a Nicémaco, 1, 7.

4.74 LA VIRTUD.

En Avristételes la moralidad no pertenece solo al orden del logos (razon) sino también al
pathos (pasion) y al ethos (costumbre o habito)

4.7.4.1 Clasificacion.

Hay que distinguir dos clases de virtudes:

1. Intelectuales o dianoéticas. Operan sobre lo que hay en el ser humano de
racional, es decir, sobre su razon. Son ejemplos la sabiduria, la prudencia, etc.

2. Précticas o éticas. Operan sobre lo que hay en él de irracional (pathos), es decir,
sobre sus pasiones y apetitos encauzandolos racionalmente. Son ejemplos la
fortaleza, la justicia, la amabilidad, la veracidad, etc.

4.7.4.2 Caracteristicas.

Aristoteles parte de su concepcion del alma humana y se centra en su parte irracional
sede de las pasiones.

Cada pasion da origen a un habito, éstos son susceptibles de clasificacion en una linea
que va mas a menos facilidad o inclinacion a la pasion de que se trate. Los estados
extremos del habito relativo a la pasion son vicios; y el estado intermedio entre esos
dos excesos es la virtud.



Avristételes 81

Vicio Virtud Vicio

Defecto Término medio Exceso

La virtud es el justo medio, el habito de sentir, elegir y actuar segun cierta norma o
medida: el término medio.

Puesto que todas las acciones y pasiones del alma connotan exceso o defecto, la virtud
consiste en el justo medio.

Hablo de la virtud moral, que es la que tiene relacion con las pasiones y las acciones
humanas, que son las que connotan exceso, defecto o justo medio. Por ejemplo, los
sentimientos de temor, de confianza en si mismo, de concupiscencia, de ira, de piedad, en
una palabra, de placer o de dolor, pueden afectarnos o demasiado o demasiado poco, y en
ambos casos de manera defectuosa. Pero si experimentamos estos sentimientos en el
momento oportuno, por motivos satisfactorios, respecto de personas que los merecen, por
fines y en condiciones convenientes, nos mantendremos en un excelente término medio,
gue es lo caracteristico de la virtud: de la misma manera hay en las acciones excesos,
defectos y términos medios.

Asi pues, la virtud esta en relacion con las acciones, como con las pasiones. En ella el
exceso es una falta y el defecto provoca la recriminacion; por el contrario, el término
medio logra los elogios y el éxito, doble fruto caracteristico de la virtud. La virtud es,
pues, una especie de mediania, ya que la meta que se propone es un equilibrio entre dos
extremos.

Por estas razones, pues, el exceso y el defecto son signos de vicio, mientras que el
término medio caracteriza la virtud.

Aristoteles, Etica a Nicémaco, 11, 6.

La virtud es un equilibrio entre dos extremos igualmente perjudiciales. Es una
armonia que produce bienestar (psiquico, del alma) y para obtenerlo es necesario que se
frenen todas las tendencias hacia los extremos, hacia la exageracion, la destemplanza, la
desmesura. En las acciones humanas es equivalente a la moderacion, la templanza, la
medida. Es la "buena proporcion”.

Compendio sobre la virtud moral.

La virtud es, pues, una disposicion voluntaria adquirida, que consiste en un término
medio en relacién con nosotros mismos, definida por la razén y de conformidad con la
conducta de un hombre consciente. Y ocupa el término medio entre dos extremos malos,
el uno por exceso y el otro por defecto. Ademas, mientras que en las acciones y las
pasiones la falta consiste unas veces en quedarse mas aca de lo que conviene; otras veces,
en ir mas alla, la virtud encuentra y adopta un justo medio. Por esta razdn, si segin su
esencia y segun la razon que determina su naturaleza, la virtud consiste en un término
medio, en relacion con el bien y la perfeccion, se halla la virtud en el punto més alto.

Aristoteles, Etica a Nicémaco, 11, 6.




Avristételes 82

Se debe tener en cuenta que:

1.

La virtud procede del habito. Ninguna virtud moral se origina en nosotros por
naturaleza. No es innata ni espontanea sino que requiere el esfuerzo de la
voluntad. El habito engendra la costumbre (ethos) el modo de ser de una
persona se expresa por sus acciones (praxis), su modo de estar en el mundo
(politico, social, econdémico, etc.), su postura ante el dinero, la familia, el Estado,
en una palabra su concepcion de la felicidad.

Exige su ejercicio continuado. Es también fuerza (virtus en latin significara
fuerza), poder, capacidad, para buscar el bien, la propia plenitud humana, su
propia perfeccién en todos los terrenos, no sélo en el moral. Es el cultivo de las
cualidades personales, por lo tanto, es la huida de la mediocridad. Es una
actitud adquirida, disposicion permanente del espiritu, no actos aislados,
realizados mas o menos mecénicamente. En la virtud es mas importante la
actitud interna que la repeticion mecanica de actos.

Es un hébito voluntario y libre que implica deliberacion y eleccion. Aristoteles
no comparte con Socrates el intelectualismo moral que identifica saber con
virtud y vicio con ignorancia. No basta saber que es el bien para practicarlo, ni
basta conocer el mal para dejar de hacerlo.

Es un término medio pero que no es ni puede ser uno, ni Unico, ni idéntico
para todos. No se trata de una media aritmética, no se puede interpretar de forma
simplista. La virtud es definida por Aristoteles como "una disposicion a elegir
en qué consiste un medio relativamente a nosotros”. El término justo con
respecto a nosotros es lo que no es ni demasiado ni demasiado poco, y esto no es
igual para todos los seres humanos. Por ejemplo la comida en un atleta y en una
persona que lleva una vida sedentaria.

No todas las acciones o pasiones admiten un término medio. Por ejemplo la
envidia, el asesinato, los cuales son malos por si: no hay medio en un exceso o
un defecto.

La felicidad que se alcanza con la virtud y que es el coronamiento de ella,
requiere necesariamente de algunas condiciones: madurez, bienes externos,
libertad personal, salud, etc. aunque estas condiciones no basten por si solas para
hacer feliz al ser humano.

Aristételes trata a partir de estas ideas erigir un sistema de virtudes que son medios
entre extremos, por ejemplo:

Exceso Virtud Defecto

Vanidad Respeto por si mismo Humildad

Osadia Valor Cobardia




Avristételes 83

4.7.5 LA ETICA EN RELACION CON LA POLITICA.

La ética aristotélica se halla unida a su filosofia politica ya que para él la comunidad
social o politica es el medio necesario de la moral. Sélo en ella puede realizarse el ideal
de vida teorica en que estriba la felicidad. EI ser humano como tal Unicamente puede
vivir en la polis, es por naturaleza, un animal politico, es decir, social. Por consiguiente
no puede llevar una vida moral como individuo aislado sino como miembro de la
comunidad. Pero, a su vez, la vida social no es un fin en si mismo, sino condicién o
medio para la vida verdaderamente humana: la vida tedrica en la que consiste la
felicidad.

4.8 Politica.

4.8.1 INTRODUCCION.

Hay una serie de ideas fundamentales en la politica aristotélica, éstas son:

a) Los planteamientos politicos y sociales de Aristételes suponen un intento de frenar la
decadencia de la ciudad-estado griegos. Para ello se habra de encontrar donde esta el
origen de la sociedad y determinar su naturaleza.

b) Su método de investigacion es distinto del de Platon: parte del conocimiento real de
distintos Estados, se preocupa de conocer a fondo los distintos sistemas politicos de
su época, Y realiza un estudio de 158 Constituciones de ciudades y paises diferentes. A
partir, pues, de observaciones directas y de situaciones concretas elabora su politica.

c) El ser humano es un animal politico (zoon politikon): para realizarse en plenitud
necesita pertenecer a una comunidad. Esta es la ciudad, la polis, culminacion de un
desarrollo de distintas asociaciones humanas: La familia, la tribu, la aldea, la ciudad.
La ciudad es, para Aristoteles, una forma natural de vida humana, es la forma
ideal de vida social y de Estado.

d) Toda su teoria politica esta enmarcada por su teoria ética como vemos, estan
indisolublemente unidas.
4.8.2 EL ORIGEN, LA NATURALEZA Y LA FUNCION DE LA POLIS (ESTADO)

1. Elorigen de la polis.

De hecho, fisicamente, bioldgicamente, es el individuo el que engendra a la familia, ésta se
instala en una casa; luego viene la tribu, después la aldea, y por fin, la polis, el Estado. La
polis es, pues, el resultado de un proceso de evolucion genético.

La casa como el origen natural de la Polis

En la casa esta el origen natural de la Polis por ser aquella la comunidad primitiva que es la que
cubre las necesidades basicas, cotidianas del hombre.

Por casa (oikos) Aristoteles entiende lo que nosotros entendemos por familia en sentido amplio: consta
de los miembros de la familia con vinculos de sangre, juntamente con los esclavos y sus posesiones
(yuntas de bueyes, campos, etc.); es decir, la constituyen todos aquellos que viven juntos y forman
una unidad econdmica bésica.




Avristételes 84

2. Naturaleza: La polis es algo natural.

El ser de la comunidad politica es natural, no artificial. No es algo establecido
previamente, mediante pacto (al estilo de Rousseau 0 Hobbes) entre individuos sino algo
que pertenece a la naturaleza misma del ser humano. El ser humano tiene una tendencia
natural a asociarse, a ser social, a integrarse en una polis, a ser un animal politico.

3. El ser humano no puede realizarse sino es en sociedad.

El ser humano tiene una tendencia innata a lograr su propia perfeccion en la polis; no
podra alcanzar su bien ni su felicidad, sino es en la polis, es decir, nunca aislado o en
solitario, sino en su lugar natural que es la ciudad. Ser individuo es lo mismo que ser
ciudadano.

El ser humano solitario es antinatural, la tendencia innata del Ser humano hace que éste
logre su perfeccion, su felicidad, en la sociedad, en el Estado; de ninguna forma puede
conseguirla en el aislamiento o la soledad.

4. El fin de la polis (Estado): La basqueda de la felicidad de los ciudadanos.

Al considerar Aristoteles la Polis como algo natural, ésta tendra también un fin que le
sera propio: La Polis tiene como fin la felicidad de los ciudadanos, los seres humanos
no se han asociado para vivir, sino para vivir bien.

Por vivir bien no hay que entender la abundancia de bienes materiales sino una vida
conforme a la virtud: una vida conforme a las exigencias de la virtud, es decir, una vida
regida por la razon en todos los comportamientos humanos.

Aristételes da a la politica un claro contenido ético, al poner ésta bajo la tutela de la
virtud, que se convierte en el fin y en el ideal a que debe aspirar la ciudad.

La auténtica mision de la Polis es crear las condiciones para que se dé una vida buena
y perfecta: tiene que satisfacer las necesidades primarias y materiales de los
ciudadanos. El Estado esta hecho para que la comunidad viva, no sélo biolégicamente,
sino para que viva bien. El bien y el fin coinciden, y el bien supremo es la felicidad, por
tanto, el Estado tiene que velar para que la ciudad alcance la felicidad.

4.8.3 LOS GRUPOS HUMANOS EN LA SOCIEDAD.

1. Quiénes tienen el status de ciudadanos.

La felicidad, que es el fin del Estado, no es alcanzable para muchos de los ciudadanos:
solamente los ciudadanos libres son los que pueden alcanzarla. Porque:

< En la ciudad no todos son iguales.

"La justicia consiste en la igualdad, y asi es; pero, no para todos, sino para los iguales; y
se piensa que la desigualdad es justa, y asi es, pero no para todos, sino para aquellos que
son desiguales”

Aristételes: Politica 111,9,1280 a




Avristételes 85

Avristoteles no concede el derecho de ciudadania a todos los elementos que componen
la ciudad; excluye a los esclavos y a las mujeres:

"Hay algunas mujeres y hembras de otros animales, como los caballos y los bueyes, que
tienen suma propension a dar hijos semejantes a sus progenitores, como la yegua llamada
Justa, en Farsalo"

Aristételes: Politica 11,3,1262 a,23

También excluye a los artesanos, labradores y mercaderes, de los que afirma que
mejor que sean esclavos.

En la categoria de seres humanos libres entran solamente las tres clases superiores: los
guerreros, los sacerdotes y los magistrados.

2. Justificacién de la esclavitud.

Para Aristételes unos seres humanos son libres por naturaleza y otros son esclavos.
Para éstos la esclavitud es cosa justa y conveniente. Los esclavos son los que tienen que
trabajar para que queden libres de ocupaciones los ciudadanos libres y entonces,
éstos puedan dedicarse al pensamiento, la filosofia.

4.8.4 LASFORMAS DE GOBIERNO.

¢Cudl es la forma de gobierno que puede asegurar ese fin? Aristoteles distingue
entre:

a) Sistemas que considera justos:

i. Monarquia, o gobierno de uno solo.

ii. Aristocracia, o gobierno de los mejores.
iii. Democracia, o el gobierno de la comunidad.
b) Sistemas que considera injustos:

i. Tirania, o desviacion de la monarquia.

ii. Oligarquia, o desviacion de la aristocracia.
iii. Demagogia, o desviacion de la democracia.

Los regimenes rectos de los desviados se diferencian en que en los primeros el poder
se ejerce en interés publico y no en el interés de los gobernantes.

Aristoteles siempre estuvo en contra de la democracia, para él la mejor forma de
gobierno es la aristocracia, término medio entre la monarquia y la democracia.

Propone una amplia clase media como fundamento de la Constitucion Politica de la
ciudad. Definira esta clase media como el término medio entre ricos y pobres: los ricos,
que se dejan llevar por el egoismo y la ambicién, y los pobres, que son una carga y un
peligro para el Estado.



Avristételes 86

4.8.5 CONCLUSIONES.

El vivir bien conforme a la virtud; la perfeccién y la felicidad, a la que el ser humano
aspira mediante su participacion en la polis, no es para todos, ni esta al alcance de todos.

De este bien comun, la felicidad, queda excluida de la polis la mayor parte de los
ciudadanos que la integran. Soélo los ciudadanos libres, es decir, los que poseen los
suficientes bienes de fortuna para no tener que sujetarse a un trabajo necesario, y
disponen de medios, de tiempo y ocio, para consagrarse a actividades intelectuales
(consideradas superiores), son los que pueden conseguir la felicidad.

El bien comdn de la ciudad, se convierte en el bien de algunos, de una clase particular.
Se trata de un ideal aristocrético, de una elite privilegiada.



