
Índice 1 

FILOSOFÍA II: HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CRÉDITO I: PENSAMIENTO ANTIGUO Y MEDIEVAL 

 

SEGUNDA PARTE. 
EL PENSAMIENTO GRIEGO (II): 

EL SER HUMANO Y LA SOCIEDAD. 
TEORÍAS ÉTICAS Y POLÍTICAS 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1 LOS SOFISTAS. ............................................................................................................................... 5 

1.1 LA SOFÍSTICA: CARACTERES GENERALES ................................................................................... 5 
1.1.1 ¿Quiénes son los sofistas? .................................................................................................... 5 
1.1.2 ¿Por qué surgen los sofistas? ............................................................................................... 5 



Índice 2 

1.1.2.1 Evolución de la filosofía anterior. ............................................................................................. 5 
1.1.2.2 Circunstancias políticas: la democracia ateniense. .................................................................... 6 

1.1.3 El estilo y las intenciones de los sofistas. ............................................................................. 7 
1.1.4 Épocas y autores. .................................................................................................................. 8 
1.1.5 Fuentes. ................................................................................................................................ 9 

1.2 LOS SOFISTAS: SU PENSAMIENTO. ............................................................................................... 9 
1.2.1 Introducción. ........................................................................................................................ 9 
1.2.2 El convencionalismo. ............................................................................................................ 9 

1.2.2.1 Teorías sobre el origen y la naturaleza de las leyes. .................................................................. 9 
1.2.2.2 Causas del convencionalismo. ................................................................................................. 10 

1.2.3 El relativismo moral. .......................................................................................................... 10 
1.2.3.1 Causas del relativismo. ............................................................................................................ 10 
1.2.3.2 El conflicto entre physis y nomos. .......................................................................................... 11 
1.2.3.3 Teorías defendidas por los sofistas. ......................................................................................... 11 

1.2.4 Valoración y conclusiones. ................................................................................................. 15 

2 SÓCRATES. .................................................................................................................................... 16 

2.1 INTRODUCCIÓN. ....................................................................................................................... 16 
2.1.1 La personalidad de Sócrates. ............................................................................................. 16 
2.1.2 Sus fuentes. ......................................................................................................................... 17 
2.1.3 Sócrates y los sofistas. ........................................................................................................ 17 

2.2 EL ANTIRRELATIVISMO SOCRÁTICO. ......................................................................................... 18 
2.3 EL MÉTODO SOCRÁTICO: LA INDUCCIÓN MAYÉUTICA ............................................................... 19 
2.4 EL INTELECTUALISMO MORAL. ................................................................................................. 21 

2.4.1 Intelectualismo y culpa. ...................................................................................................... 22 
2.4.2 Eudemonismo socrático. ..................................................................................................... 22 

2.5 EL CONCEPTO SOCRÁTICO DE VIRTUD. ..................................................................................... 23 

3 PLATÓN. ......................................................................................................................................... 24 

3.1 LAS COORDENADAS DEL PENSAMIENTO DE PLATÓN. ............................................................... 24 
3.1.1 Crítica a la sofística. .......................................................................................................... 24 
3.1.2 Evolución política de la Polis ateniense. ............................................................................ 24 

3.1.2.1 Contexto histórico. .................................................................................................................. 24 
3.1.2.2 Preocupaciones e itinerario político de Platón: La carta VII. .................................................. 25 

3.1.3 El proyecto platónico. ......................................................................................................... 26 
3.2 DATOS BIOGRÁFICOS. ............................................................................................................... 26 
3.3 ETAPAS Y OBRAS. ..................................................................................................................... 27 

3.3.1 El estilo de la filosofía platónica: Los diálogos. ................................................................ 27 
3.3.2 Sistema de numeración de las citas. ................................................................................... 27 
3.3.3 Etapas y obras. ................................................................................................................... 27 

3.3.3.1 Diálogos de juventud (393-389 a.C.) ...................................................................................... 27 
3.3.3.2 Diálogos de transición (388-385 a.C.) ..................................................................................... 28 
3.3.3.3 Diálogos de madurez (385-370 a.C.) ....................................................................................... 28 
3.3.3.4 Diálogos críticos y época de vejez (369-362 a.C.) .................................................................. 29 

3.4 METAFÍSICA Y ONTOLOGÍA: LA TEORÍA DE LAS IDEAS. ............................................................ 29 
3.4.1 La Teoría de las Ideas: primera formulación. .................................................................... 30 

3.4.1.1 Exposición alegórica: El mito de la caverna............................................................................ 30 
3.4.1.2 Exposición sistemática. Ontología platónica: Idealismo. ........................................................ 34 
3.4.1.3 El papel de la teoría de las Ideas en la filosofía de Platón. ...................................................... 35 

3.4.2 Revisión de la Teoría de las Ideas: Estructura y naturaleza del mundo de las Ideas. ....... 36 
3.4.2.1 Tipos de Ideas. ........................................................................................................................ 36 
3.4.2.2 Jerarquía de las Ideas y relación de las Ideas entre sí. ............................................................. 36 

3.4.3 Génesis y estructura del mundo sensible: la cosmogonía y la cosmología platónicas. ...... 38 
3.4.3.1 La cosmogonía platónica. ........................................................................................................ 38 
3.4.3.2 La cosmología platónica. ......................................................................................................... 39 

3.5 TEORÍA DEL CONOCIMIENTO. ................................................................................................... 39 
3.5.1 Teoría de la anámnesis o reminiscencia. ............................................................................ 40 
3.5.2 Grados del ser / grados del conocer: el símil de la línea. .................................................. 42 

3.5.2.1 Opinión (doxa) y ciencia (episteme) ....................................................................................... 43 
3.5.2.2 La opinión (doxa): imaginación (eikasía) y creencia (pistis) ................................................... 45 
3.5.2.3 La ciencia (episteme): pensamiento (dianoia) e inteligencia (noesis) ..................................... 45 

3.6 ANTROPOLOGÍA: CONCEPCIÓN DUALISTA DEL SER HUMANO. ................................................... 47 
3.6.1 El alma (psique) en los griegos. ......................................................................................... 47 



Índice 3 

3.6.2 Demostraciones de la inmortalidad del alma. .................................................................... 48 
3.6.3 Teoría de la metempsicosis. ................................................................................................ 48 
3.6.4 El amor platónico. .............................................................................................................. 50 
3.6.5 Psicología: aspectos o "partes" del alma. .......................................................................... 52 
3.6.6 Ética. ................................................................................................................................... 52 

3.7 POLÍTICA. ................................................................................................................................. 53 
3.7.1 El origen de la sociedad. .................................................................................................... 53 
3.7.2 División del trabajo y clases sociales: analogía individuo-sociedad. ................................ 53 
3.7.3 Formas de gobierno. ........................................................................................................... 56 

3.7.3.1 Las formas de gobierno. .......................................................................................................... 56 
3.7.3.2 Evolución de las formas políticas. ........................................................................................... 57 

3.7.4 La política de Platón en "las leyes". ................................................................................... 57 

4 ARISTÓTELES. ............................................................................................................................. 58 

4.1 CONTEXTO HISTÓRICO. ............................................................................................................ 58 
4.2 BIOGRAFÍA Y OBRAS. ............................................................................................................... 58 

4.2.1 Biografía. ............................................................................................................................ 58 
4.2.2 Obras. ................................................................................................................................. 59 

4.3 METAFÍSICA Y ONTOLOGÍA: ESTRUCTURAS EXPLICATIVAS DEL SER. ....................................... 59 
4.3.1 Crítica a la teoría de las Ideas. .......................................................................................... 59 
4.3.2 La metafísica. ..................................................................................................................... 61 

4.3.2.1 Definición y objeto. ................................................................................................................. 61 
4.3.2.2 Ser y ente. ................................................................................................................................ 61 

4.3.3 La teoría hilemórfica: la explicación de la pluralidad. ...................................................... 61 
4.3.3.1 Estructura del ente: visión estática. ......................................................................................... 61 
4.3.3.2 Grados del ser: la sustancia y los accidentes. .......................................................................... 63 
4.3.3.3 Estructura del ente: visión dinámica. ....................................................................................... 63 

4.3.4 La teoría del cambio. .......................................................................................................... 64 
4.3.4.1 Tipos de cambio. ..................................................................................................................... 65 
4.3.4.2 Procesos naturales y procesos artificiales. ............................................................................... 66 

4.3.5 La teoría de las cuatro causas: La constitución del ser y la estructura del conocer. ........ 66 
4.3.6 Los modos del Ser y del conocer: las categorías. ............................................................... 67 

4.4 ANTROPOLOGÍA. ...................................................................................................................... 68 
4.4.1 Crítica a la antropología órfico-platónica. ........................................................................ 68 
4.4.2 La naturaleza humana en Aristóteles. ................................................................................ 68 
4.4.3 Concepción general del alma en Aristóteles. ..................................................................... 68 
4.4.4 Tipos y funciones del alma. ................................................................................................ 68 

4.5 TEORÍA DEL CONOCIMIENTO .................................................................................................... 69 
4.5.1 Crítica a la teoría del conocimiento platónica desde la antropología aristotélica. ........... 69 
4.5.2 Grados o tipos de conocimiento. ........................................................................................ 70 

4.5.2.1 Sensación y percepción. .......................................................................................................... 70 
4.5.2.2 Imaginación y memoria. .......................................................................................................... 70 
4.5.2.3 Experiencia.............................................................................................................................. 70 
4.5.2.4 Conocimiento intelectual: Teoría de la abstracción: formación de conceptos. ........................ 70 

4.5.3 El origen del conocimiento: el singular -individuo concreto- y el universal -idea-. .......... 71 
4.5.4 Grados de conocimiento intelectual. .................................................................................. 71 

4.6 LA IMAGEN DE LA NATURALEZA Y EL UNIVERSO. ..................................................................... 72 
4.6.1 El concepto de physis en Aristóteles. .................................................................................. 72 
4.6.2 Cosmología. ........................................................................................................................ 73 

4.6.2.1 El universo aristotélico. ........................................................................................................... 73 
4.6.2.2 Características del mundo sublunar. ........................................................................................ 74 
4.6.2.3 Características del mundo supralunar. ..................................................................................... 74 
4.6.2.4 El primer motor. ...................................................................................................................... 75 

4.6.3 Física. ................................................................................................................................. 75 
4.6.3.1 Diferenciación de la física clásica. .......................................................................................... 75 
4.6.3.2 La teoría del lugar natural. ...................................................................................................... 75 
4.6.3.3 Teoría del movimiento violento. ............................................................................................. 76 

4.7 ÉTICA: EL EUDEMONISMO ARISTOTÉLICO. ................................................................................ 77 
4.7.1 Modelo teleológico. ............................................................................................................ 77 
4.7.2 Eudemonismo aristotélico: La Felicidad es el bien supremo para el ser humano. ............ 77 
4.7.3 El contenido de la felicidad. ............................................................................................... 78 
4.7.4 La virtud. ............................................................................................................................ 80 



Índice 4 

4.7.4.1 Clasificación. ........................................................................................................................... 80 
4.7.4.2 Características. ........................................................................................................................ 80 

4.7.5 La ética en relación con la política. ................................................................................... 83 
4.8 POLÍTICA. ................................................................................................................................. 83 

4.8.1 Introducción. ...................................................................................................................... 83 
4.8.2 El origen, la naturaleza  y la función de la polis (estado) .................................................. 83 
4.8.3 Los grupos humanos en la sociedad. .................................................................................. 84 
4.8.4 Las formas de gobierno. ..................................................................................................... 85 
4.8.5 Conclusiones. ...................................................................................................................... 86 

 

 

 

 



Los sofistas 5 

1 LOS SOFISTAS. 

1.1 La sofística: caracteres generales 

1.1.1 ¿QUIÉNES SON LOS SOFISTAS? 

Se denomina sofistas a un grupo de pensadores griegos que aparecen en la segunda 

mitad del siglo V a. C. Eran hombres de una vasta cultura, casi enciclopédica, que 

habían venido a Atenas atraídos por su esplendor cultural. Por lo general eran todos 

extranjeros, metecos, es decir, no habían nacido en Atenas. 

Tienen en común, al menos, tres rasgos: 

1. Entre sus enseñanzas incluyen un conjunto de disciplinas humanísticas: retórica, 

política, derecho, moral, etc. 

2. Son los primeros profesionales de la enseñanza. Para ganarse la vida alquilan 

pequeños locales y se dedican a enseñar a los hijos de los ricos y los acomodados - 

sobretodo comerciantes- pero cobrando, cosa inaudita en aquellos tiempos. Esto 

llegó a escandalizar a la gente culta y a ciertos sectores de la población. 

3. Son críticos con la cultura y la educación tradicional que resultaba inadecuada 

para las exigencias de la época que vivían. 

1.1.2 ¿POR QUÉ SURGEN LOS SOFISTAS? 

Inciden en su aparición dos factores: 

1. La evolución que había seguido la filosofía desde sus inicios -en concreto el desarrollo 

de las distintas teorías físicas-. 

2. Las circunstancias políticas que llevan a la instauración de un sistema democrático 

en Atenas. 

1.1.2.1 Evolución de la filosofía anterior. 

En relación con lo que es la Naturaleza, el universo, los filósofos han ido desarrollando 

distintas teorías que afirman cosas enfrentadas entre sí: para unos hay un único 

principio (milesios, Heráclito y Parménides), para otros hay múltiples (los pluralistas); para 

unos el movimiento es imposible (Parménides), para otros la realidad está en continuo 

movimiento (Heráclito); para unos el universo está regido por una inteligencia ordenadora 

(el Nous de Anaxágoras), para otros es fruto de una necesidad ciega y azarosa 

(Demócrito). 

Es un espectáculo fascinante pero a la vez descorazonador: la filosofía de la Naturaleza 

se había mostrado incapaz de producir un sistema aceptable para todos. 

Protágoras ejemplifica el clima intelectual generado por esta evolución de la filosofía; 

clima que se refleja en la defensa del relativismo (no hay una verdad absoluta) y el 

escepticismo (si la hay es imposible conocerla). 



Los sofistas 6 

Al abandono de la investigación natural no sólo contribuyó la circunstancia filosófica 

arriba descrita sino también las necesidades planteadas por la práctica democrática de 

la sociedad ateniense. 

1.1.2.2 Circunstancias políticas: la democracia ateniense. 

1. La victoria frente a los persas y la extensión de la democracia. 

Las guerras médicas han concluido con una clara victoria de Atenas sobre el régimen 

tiránico de los persas, pero a ello han contribuido todos los ciudadanos: las clases no 

aristocráticas habían sido convocadas para el sangriento trabajo de la guerra. 

Consecuentemente, reclaman ahora, con todo derecho, un puesto un la sociedad 

ateniense. 

Hay una irrupción de las clases populares en la vida pública, es lo que hoy 

denominaríamos una democratización de la sociedad. Esta se concreta de la siguiente 

manera: 

a) El gobierno de la ciudad se realiza a través de la participación de los 

ciudadanos libres - quedan excluidos los extranjeros, los esclavos y las mujeres -. 

Las decisiones se toman en la asamblea en el ágora, donde reunidos los 

ciudadanos con derecho a voto, exponen sus distintas posiciones. 

b) Hay una gran identificación de los ciudadanos con la Polis y el gobierno ya que 

participan por turnos - a veces por sorteo, a veces por elección- en todos los 

asuntos de la ciudad: administración de justicia, cargos gubernativos, defensa, etc. 

A partir de ahora ya no es el factor herencia -el linaje- el valor predominante ni el 

único que da derecho a participar en la vida pública. Ésta está abierta a todos los 

ciudadanos. 

2. La necesidad de prepararse para el liderazgo: saber es poder. 

Con la democracia el liderazgo político no pasa por el linaje sino por la aceptación 

popular. Cuando las decisiones las toma la asamblea, si se desea el triunfo, el poder 

político, el político debe ser un buen orador para manejar la masa. Para ello habrá de 

prepararse y poseer ciertas ideas acerca de lo justo, lo conveniente, la ley, la 

administración, el Estado, etc.  

Saber y saber expresarse se convierte en algo fundamental para tener éxito en la vida 

política, y son precisamente estas enseñanzas las que los sofistas ofrecen en sus escuelas. 

3. La importancia de la palabra: el poder de la asamblea. 

"El que sabe y no se explica claramente, es como si no pensara" afirma Pericles. Se 

adquiere conciencia de la importancia  y el poder de la palabra. La oratoria, la elocuencia, 

la retórica son instrumentos fundamentales tanto para convencer como para poder 

desenmascarar los intereses privados o de grupo que pueden esconderse tras los 

discursos y las leyes establecidas. 

“La palabra es una gran dominadora, que con un pequeñísimo y sumamente invisible 

cuerpo, cumple obras  importantes, pues puede hacer cesar el temor y quitar los dolores, 



Los sofistas 7 

infundir la alegría e inspirar la piedad... Pues el discurso, persuadiendo al alma la conduce 

convencida, a tener fe en las palabras y a consentir en los hechos... La persuasión, unida a 

la palabra  impresiona al alma como ella quiere. La misma relación tiene el poder del 

discurso con respecto a la disposición del alma que la disposición de los remedios 

respecto a la naturaleza del cuerpo.” 

Gorgias,  Elogio de Elena  8,  12- 1 11 

4. Giro antropológico y político: los asuntos del ser humano en la ciudad. 

De esta manera en la filosofía se produce un giro en sus preocupaciones temáticas y se 

centra en las preocupaciones de los propios ciudadanos atenienses en sus discusiones 

en la plaza pública. 

Los sofistas inician una reflexión sobre las estructuras políticas y jurídicas de la 

sociedad helénica y sobre los comportamientos morales de sus ciudadanos. Temas 

marginados hasta ahora - por los regímenes políticos anteriores- y que ahora son tema 

central y objeto de la crítica racional. 

5. De los problemas abstractos a la problemática cotidiana. 

Más que un saber universal o problemas de carácter abstracto interesa ahora estudiar 

lo cotidiano - de carácter político -. Interesan aquellos saberes que sirvan para la 

realidad problemática que el ser humano vive cada día: qué educación ha de darse a los 

ciudadanos, cómo se ha de organizar la sociedad, cómo se ha de distribuir el poder en ella, 

qué relación debe existir entre la sociedad y el individuo, qué leyes han de regular esas 

relaciones, etc. Se busca lo mejor para la ciudad y el ciudadano. 

6. Los filósofos toman un papel público y activo. 

El sabio, el filósofo, hasta ahora recluido en círculos minoritarios y centrado sobre la 

especulación teórica, hace su entrada en la vida social como alguien que es capaz de 

prevalecer sobre el contrario gracias a su saber y la fuerza de su discurso -fruto de su 

dominio del arte de la oratoria -. Esto es lo que hará que algunos sofistas sean temidos y 

criticados por la forma en que utilizan su saber. 

1.1.3 EL ESTILO Y LAS INTENCIONES DE LOS SOFISTAS. 

Puesto que las decisiones se tomaban en la asamblea y en ella eran los mejores oradores 

los que conseguían éxitos y el mejor reconocimiento social los sofistas aprovechan el 

momento eufórico para ofrecer su saber y las técnicas para saber hablar bien. 

“El arte sofístico es preciso considerarlo como una filosofía retórica. El sofista comienza 

sus discursos con frases como "yo sé", "conozco", "ya hace mucho tiempo que he 

observado", "no hay nada seguro para el hombre". Algunos dicen que el modelo a imitar 

fue el mismo Pericles que dominaba el arte de la improvisación, otros dicen que fue 

Gorgias porque cuando se presentaba en el teatro tenía la osadía de decir: "Proponerme 

un tema" y ninguno le ganaba a hablar y refutaba a todos. Así pues, los antiguos 

denominaban sofistas a aquellos filósofos que sabían exponer sus doctrinas con 

elocuencia. La ciudad de Atenas comenzó a temerlos porque ganaban todos los pleitos, 

tanto si tenían razón como si no, ya que dominaban el arte de la improvisación para saber 

defender el sí y el no de una misma cuestión según las circunstancias y las necesidades de 

los clientes.” 



Los sofistas 8 

Filostrato, Vidas de los Sofistas, I 

El discurso sofista es un tipo de discurso grandilocuente. Pero hablar bien no siempre 

quiere decir querer razonar para llegar a la verdad o defender causas justas. En 

muchas ocasiones la intención es la búsqueda del aplauso, del reconocimiento social, la 

demostración del poder y el dominio en el arte de convencer. Un ejemplo claro de esta 

utilización del saber sofístico es lo que se denomina el Doble discurso, éste consiste en 

saber defender el sí y el no de una misma cuestión con el mismo poder de convicción. 

“Sobre lo bello y lo feo también podemos formular un doble discurso. Pues unos dicen 

que una cosa es lo bello y otra lo feo, que la diferencia, como en el nombre, también 

existe en la realidad; otros en cambio, mantienen que es lo mismo lo bello y lo feo. 

Pienso que si alguien, en un momento, diera la orden de que todo el mundo reuniera en 

un solo lugar aquello que cada uno considera feo, y después mandara tomar de este 

montón aquello que cada uno considera bello, no quedaría ni una sola cosa, sino que 

entre todos habrían recogido todo. Esto es así porque ninguno piensa lo mismo.” 

Anónimo, Dobles razonamientos 

Hubo sofistas con distintas actitudes, unos buscaron lo mejor para la ciudad pero otros 

simplemente se vendieron al mejor postor simplemente por dinero defendiendo, a 

sabiendas que lo eran, causas injustas. 

Su brillantez en los discursos y su éxito les lleno las aulas de los jóvenes de las mejores 

familias, todos ellos aspirantes a triunfar en política; pero también les proporcionó un buen 

número de detractores ante la falta de honestidad  y el ejercicio de manipulación que 

algunos de ellos habitualmente practicaban. Otras veces sus detractores -como en el caso 

de Platón- lo que no les aceptan es la crítica que hicieron de los valores tradicionales. 

De la utilización manipuladora del lenguaje proviene el término sofisma. Con esta palabra 

se designa el argumento que reviste apariencia lógica y de verdad, a pesar de que 

quien lo formula es consciente de su falsedad. 

1.1.4 ÉPOCAS Y AUTORES. 

Sus integrantes no defienden una postura unitaria. No se trata de una escuela 

homogénea en sus planteamientos ni en sus soluciones. Si alguna nota común cabe 

destacar, es la de constituir un movimiento intelectual, fruto y exponente de una crisis 

moral y social, de carácter crítico de la propia sociedad en la que nace y se desenvuelve. 

Se distinguen dos épocas: 

1. Primera sofística: Sofistas de la cultura. 

Está formada por los más destacados y auténticos creadores del movimiento sofista. 

Buscar dar una base racional a la sociedad y a los valores de su tiempo más allá de la 

aceptación por tradición. La ley y la moral son convencionales, pero cabe hacerlas 

acordes con la naturaleza. 

Sus representantes son: Protágoras de Abdera (480-410 a.C.), Gorgias de Leontini (s. IV 

a. C.), Hippias de Elis (s. V a.C.) y Pródico de Ceos (s. V a.C.). 



Los sofistas 9 

2. Segunda sofística: Sofistas posteriores. 

Son menos creadores, reflexionan sobre ideas de los anteriores. La situación política es 

mucho más conflictiva. Muchos autores les atribuyen la degeneración y la decadencia de 

la sofística. 

Es en esta época cuando "Sofista" adquiere una significación peyorativa como aquel que 

da razones que sabe falsas, pero revistiéndolas de falso rigor lógico. No le importa el 

objeto que defiende, sino el juego intelectual con que pueda vencer al contrario, llevarlo a 

confusión. 

Acentúan la oposición entre naturaleza y leyes que son consideradas fruto de la 

voluntad de dominar mediante ellas a los otros. La mayor parte son contrarias a la 

naturaleza. 

Sus representantes son: Cálicles, Polo, Traxímaco, Licofrón, Crítias, Antifonte y 

Alcidabas. 

1.1.5 FUENTES. 

Habiendo escrito mucho de ellos no se conserva casi nada. La reconstrucción de sus textos 

es difícil pues fueron censurados. Lo que queda lo conocemos a través de sus 

antagonistas, fundamentalmente Platón. 

1.2 Los sofistas: su pensamiento. 

1.2.1 INTRODUCCIÓN. 

Vamos a ver aquí las reflexiones filosóficas de los sofistas que se centran en el terreno de 

la ética y de la política. El buscar bases racionales sobre las que asentar la sociedad 

les llevará a indagar en el origen y la naturaleza de las leyes, ello enfocado desde el 

análisis de la relación entre el individuo y la sociedad, el papel que en ella juega la ley. 

Cuando aquí hablamos de ley (nomos) hacemos referencia a el conjunto de normas 

políticas e instituciones establecidas por las cuales se rige una comunidad humana. 

Las dos ideas fundamentales que aportan los sofistas son el convencionalismo de las 

leyes y el relativismo en el terreno de la moral. 

1.2.2 EL CONVENCIONALISMO. 

1.2.2.1 Teorías sobre el origen y la naturaleza de las leyes. 

Los griegos responden con tres modelos que se suceden en el tiempo: 

A. Teorías anteriores. 

1. El pensamiento mítico-religioso: origen divino. 



Los sofistas 10 

Las leyes e instituciones proceden de los dioses. En la explicación mítica la aparición de 

la ley se vincula a la intervención particular de alguna divinidad que fundara tal 

ciudad en un pasado remoto. 

2. El pensamiento de los primeros filósofos: origen natural. 

En consonancia con su función racionalizadora la filosofía abandonó pronto ese tipo de 

explicación. Heráclito vincula el orden de la polis al orden del universo: el orden de la 

polis es parte de un orden más amplio, el orden del universo. Es una teoría 

naturalista: tanto uno como otro se rigen por una misma ley o logos universal. 

B. El pensamiento de los sofistas: origen convencional. 

Abandonan la teoría heraclítea y llegan a la convicción de que las leyes y las 

instituciones son el resultado de un acuerdo o decisión humana: son así pero nada 

impide que sean de otro modo. 

1.2.2.2 Causas del convencionalismo. 

La filosofía siempre se halla enmarcada en un contexto social, en un conjunto de 

experiencias de carácter socio-político. En tiempo de los sofistas hay tres factores, de este 

tipo, que influyen en su concepción convencionalista de la ley: 

1. El contacto continuado con otros pueblos y culturas: que permitió constatar que las 

leyes y las costumbres son muy distintas en las comunidades humanas. 

"Para los etíopes, los dioses son chatos y negros y para los tracios, rubios y de ojos 

azules." 

Fr. 15-16; DK I, 132-3 

2. La fundación de las colonias: aunque a veces se importaba la constitución de la 

ciudad de  origen, en cada asentamiento nuevo se había de redactar una nueva. 

3. Los cambios sucesivos en la constitución de Atenas: que les permitió comprobar el 

convencionalismo en su propia experiencia política. (Recordar las reformas de 

Solón, las de Clístenes o las del propio Pericles) 

1.2.3 EL RELATIVISMO MORAL. 

No sólo defienden el convencionalismo de las instituciones políticas, también de las 

normas morales. Lo que se considera bueno o malo, justo o injusto, loable o reprobable, 

no es fijo, absoluto o universalmente válido e inmutable. 

1.2.3.1 Causas del relativismo. 

Para llegar a esta conclusión los sofistas utilizaban un doble argumento: 

1. La falta de unanimidad acerca de lo que es justo o injusto,... Salta a la vista, no solo 

comparando unos pueblos con otros, sino comparando los criterios morales de los 

individuos y grupos dentro de una misma sociedad. 



Los sofistas 11 

"Tras su coronación, Darío se dirigió a los griegos que estaban presentes y les preguntó 

por cuánto dinero aceptarían comerse los cadáveres de sus padres. Ellos respondieron que 

no lo harían por nada del mundo. A continuación, Darío llamó a unos indios llamados 

calatios que se comen a sus muertos... y les preguntó por cuánto dinero aceptarían 

quemar los cadáveres de sus padres. Estos, a gritos, le pidieron que no dijera cosas 

impías. Son costumbres establecidas y creo que Píndaro acertaba al decir que la cos-

tumbre (nomos) reina sobre todos." 

Herodoto, III, 38, 3-4 

2. La comparación entre las leyes vigentes (nomos) y la naturaleza humana (physis) 
Pero como con relación a este punto hay distintas posturas vamos a dedicarle un 

apartado especial. 

1.2.3.2 El conflicto entre physis y nomos. 

A partir de los sofistas aparece una oposición entre estos dos términos, que en ellos 

habrán de entenderse así: 

Nomos es el conjunto de leyes y normas convencionales. Son el fruto de un pacto entre 

las personas, son mudables y acomodaticias (según las circunstancias) y relativas. 

Physis expresa lo natural, las leyes y normas ajenas a todo acuerdo o convención. 

Tienen su origen en la propia naturaleza del ser humano. No son relativas, son 

inamovibles y absolutas. 

1.2.3.3 Teorías defendidas por los sofistas. 

A. Defensa del derecho positivo. 

Siendo difícil determinar que parte de las leyes y normas son por physis, son naturales, 

debemos atenernos sin ningún tipo de límites al derecho positivo. Su postura se derivaría 

de la crítica a la ley natural. 

Es mérito de los sofistas el haber realizado la primera crítica a la ley natural: 

1. La constitución considerada hasta entonces de índole casi sagrada aparece ahora, 

al menos en gran medida, como el resultado de factores históricos e intereses de 

grupo. 

2. No se puede aceptar sin más, que las leyes estén basadas en la naturaleza 

humana. Se dan cuenta de que muchas leyes que se venían aceptando como 

originadas por un ley natural tenían mucho de convencionales. 

3. En las primeras reformas constitucionales se encontraban con que se había de 

respetar determinadas leyes que por tradición se consideraban naturales. 

Fundamentalmente leyes consuetudinarias (leyes no escritas y de prestigio) las 

más difíciles de reconocer como no naturales. 

Los sofistas realizan una labor crítica, se preguntan ¿Qué es la ley natural?, ¿Qué es la 

naturaleza humana? Cada sofista responderá de distinta manera solucionando el 

conflicto entre physis y nomos de diferente forma. 



Los sofistas 12 

B. Teorías iusnaturalistas. 

Encontramos aquí dos posturas diferentes: 

1. Equilibrio entre Physis y nomos: Protágoras. 

Debe existir una armonía entre physis y nomos: la ley no está en contradicción con la 

naturaleza sino que es una especie de desarrollo o apéndice de ella que la perfecciona. 

Las leyes no son de origen divino ni tampoco surgen espontáneamente, son el 

resultado de la acción racional e inteligente de las personas que las realizan. Son la 

única manera de regular la convivencia, sin legalidad surgiría la tiranía. La ley pone 

coto a esta posibilidad. 

En contra de una hipotética "Edad de Oro" -el punto de partida sería considerar la 

existencia en un principio de un ser humano en estado natural regido por una legislación 

perfecta-, se parte de una sociedad anómica y se comienza un camino de 

perfeccionamiento de la justicia -diké- a través de la razón. Habrá mejores o peores 

legislaciones pero éstas nunca son totalmente naturales o inmutables. Las leyes y normas 

más correctas son las democráticas de la ciudad de Atenas. 

2. Predominio de la physis sobre el nomos. 

La moral vigente es antinatural. No sólo es convencional -que puede serlo, si se adecua 

a la naturaleza no pasa nada- sino que además es contraria a la naturaleza. 

Hay también dos posturas según sean demócratas o de tendencia autoritaria. 

a) Igualitaristas. 

La naturaleza es igualitaria por lo que hay que defender al más débil. 

i. Antifonte y Hippias. 

Los semejantes son iguales por naturaleza y no están emparentados por ley -nomos- 

sino por naturaleza -en contra de la discriminación racial-. 

“Solemos ensalzar y respetar a quienes proceden de familia ilustre y no ensalzar ni 

respetar a quienes no proceden de familia ilustre. En esto nos portamos entre nosotros 

como los bárbaros, ya que todos somos por naturaleza iguales, tanto los bárbaros como 

los griegos.” 

Antifonte, DK II, 352-353 

Los seres humanos son iguales por naturaleza (tienen las mismas necesidades) pero 

todo lo demás (Lo que se considera bueno o malo, justo o injusto, loable o reprobable) es 

relativo según las costumbres, la educación y la condición social. 

En contra de la teoría de Protágoras afirman que la legislación es algo necesario pero no 

es capaz de formar a los ciudadanos -hacerlos justos y razonables-. Hemos de ir más 

allá a la physis y fundamentar en ella nuestras leyes. 



Los sofistas 13 

La ley -nomos- no es el resultado de la naturaleza, como afirmaba Heráclito, sino algo 

enfrentado a ella. Defienden la independencia del individuo frente a la polis legal. 

Ponen el acento sobre el aspecto represor de la legalidad intentando salvar al individuo 

de la presión de la polis. 

"La justicia consiste en no transgredir los preceptos legales de la polis a que uno 

pertenece como ciudadano. Un hombre se serviría de la justicia sacando el máximo 

provecho para sí mismo si ante testigos defiende la soberanía de las leyes, mientras que 

cuando está solo y sin testigos, defiende los dictados de la naturaleza. En efecto, las 

disposiciones legales (nomos) son artificiales, pero las de la naturaleza son necesarias. 

Las leyes existen por convención y no son naturales, pero los dictados de la naturaleza 

son naturales y no convencionales. 

Si alguien que infringe los preceptos legales es capaz de ocultar su conducta ante quienes 

los han establecido, quedará libre de infamia y castigo; si no es capaz de ocultar su 

conducta, no. Por el contrario, si alguien se opone más allá de lo posible a las exigencias 

innatas impuestas por la naturaleza, el daño no será menor porque sea capaz de ocultar su 

conducta, ni será mayor porque lo sepa todo el mundo. Y es que en tal caso el daño no 

proviene de la opinión de los hombres sino de la verdad de las cosas. La investigación 

acerca de todo esto tiene su razón de ser en que la mayoría de las acciones justas según la 

ley (nomos) son hostiles a la naturaleza (physis)" 

Antifonte, fr. 44, I-II 

ii. Licofrón y Alcidabas. 

Son demócratas radicales. Defienden la extensión de la democracia reclamando los 

derechos de la mujer, el derecho de ciudadanía para todos los que vivan en la ciudad y la 

abolición de la esclavitud. 

b) Defensa de la ley del más fuerte: Calicles y Traxímaco. 

Es defendida por sofistas de la segunda época de tendencia autoritaria. 

Puesto que el fundamento debe ser la naturaleza humana debemos saber cómo podemos 

conocerla: ¿cuál es el modo propio e intrínseco de comportarse de los seres humanos?. 

Esto no es fácil de saber puesto que nuestro comportamiento está condicionado por el 

aprendizaje, los hábitos y las normas que nos han ido inculcando a lo largo de nuestra vida. 

¿Qué es lo natural en el ser humano? : Aquello que queda si eliminásemos todo lo que 

hemos adquirido por las enseñanzas que hemos recibido. Estos sofistas toman como 

ejemplo de naturaleza humana prescindiendo de los elementos culturales adquiridos al 

niño y al animal. De estos modelos deducen que sólo hay dos formas naturales de 

comportamiento: 

 La búsqueda del placer: el niño sonríe cuando está feliz y llora cuando siente dolor. 

 El dominio del más fuerte: en los animales el macho más fuerte domina a los demás. 

La naturaleza del fuerte impone su supremacía. 

En el trasfondo político es lo que está ocurriendo en la práctica: la constitución de la 

confederación helénica, el imperialismo ateniense y la destrucción de la isla de Melos. 



Los sofistas 14 

Tiene un antecedente en Gorgias: "El arte retórico tiene por objetivo dominar a los otros: 

el más fuerte en el discurso subyuga al más débil". 

Cálicles afirma que el nomos contradice a la naturaleza. La naturaleza hace a los seres 

humanos desiguales, de ahí que prevalezca el derecho del más fuerte. En cambio, la ley 

tiende a igualarlos, con lo que se opone a aquella favoreciendo a los más débiles. No ha 

de ser así, han de prevalecer los más fuertes, hábiles y astutos, también en la vida de 

la ciudad. 

"[Traxímaco]: En mi opinión, son los hombres débiles y las masas los que establecen las 

leyes. Para sí mismos, para su propia utilidad, implantan leyes, prodigan alabanzas y 

censuras: quieren atemorizar a los que son más fuertes que ellos, a los que están 

capacitados para tener más, y, para evitar esto, dicen que es feo e injusto poseer más y 

que la injusticia consiste en tratar de conseguir más cosas que los demás. Pues, en mi 

opinión, consideran una felicidad el tener lo mismo, siendo inferiores." 

Platón, Gorgias 

Es lógico y consecuente con la naturaleza hacer prevalecer la propia opinión a base del 

discurso, haciendo aparecer como bueno lo que satisface al individuo. Es la hora de 

sacudirse el yugo de los débiles. La razón está al servicio de cada uno, sirve en la medida 

en que garantiza el éxito personal y la realización de las fuerzas irracionales en cada 

individuo. La comunidad se muestra como enemiga de éste. 

"Calicles: ...A los de buen juicio para el gobierno de la ciudad y a los decididos, a éstos 

les corresponde regir las ciudades, y lo justo es que ellos tengan más que los otros, los 

gobernantes más que los gobernados... Lo bello y lo justo por naturaleza es lo que yo te 

voy a decir con sinceridad, a saber: el que quiera vivir rectamente debe dejar que sus 

deseos se hagan tan grandes como sea posible, y no reprimirlos sino, que siendo los 

mayores que sea posible, debe ser capaz de satisfacerlos con decisión e inteligencia y 

saciarlos con lo que en cada ocasión sea objeto de deseo. Pero creo yo que esto no es 

posible para la multitud: de ahí que, por vergüenza, censuren a tales hombres, ocultando 

de este modo su propia impotencia; afirman que la intemperancia es deshonrosa, como ya 

dije antes, y esclavizan a los hombres más capaces por naturaleza y, como ellos mismos 

no pueden procurarse la plena satisfacción de sus deseos, alaban la moderación y la 

justicia a causa de su propia debilidad. Porque para cuantos desde el nacimiento son hijos 

de reyes o para los que, por su propia naturaleza son capaces de adquirir un poder, tiranía 

o principado, ¿qué habría en verdad más vergonzoso y perjudicial que la moderacíón y la 

justicia, si pudiendo disfrutar de estos bienes, sin que nadie se lo impida llamaran para 

que fueran sus dueños a la ley, los discursos y las censuras de la multitud?. ¿Cómo no se 

habrían hecho desgraciados por la bella apariencia de la justicia y la moderación, al no 

dar más a sus amigos que a sus enemigos, a pesar de gobernar en su propia ciudad?. Pero, 

Sócrates, esta verdad que tú dices buscar es así: la molicie
1
, la intemperancia

2
 y el 

libertinaje, cuando se les alimenta, constituyen la virtud y la felicidad: todas esas otras 

fantasías y convenciones de los hombres contrarias a la naturaleza son necedades y cosas 

sin valor." 

Platón, Gorgias, 491 d-492 

                                                 

1
 Afición al regalo, nimia delicadeza, afeminación. 

2
 Falta de templanza 



Los sofistas 15 

1.2.4 VALORACIÓN Y CONCLUSIONES. 

Su crítica no pretende ser puramente destructiva (al menos en la primera época), más bien 

tiende a ser clarificadora, de someter toda verdad a una verificación racional. 

1. Tienen un rasgo positivo: el impedir la absolutización de verdades que se 

pretendían tales. Se hace imposible seguir afirmando que la ley es de carácter 

sagrado e inamovible, sólo cabe el establecimento de normas variables de 

conducta. 

2. En el lado negativo y contrapartida tenemos que el relativismo a que llevó el abuso 

de la práctica como legitimadora de la verdad imposibilitó el establecimiento 

positivo de unas bases sobre las que construir el orden nuevo que sustituyera al por 

ellos criticado. No existían valores comunes en que apoyar el convencimiento del 

comportamiento colectivo. La verdad se había vuelto tan variable que lleva al 

individuo a actuar según las circunstancias de forma también variable. 

Esto explica que la retórica, arte de la exposición y comunicación entre ciudadanos, se 

convirtiera en puro ejercicio dialéctico para vencer al contrario. 

 

 



Sócrates 16 

2 SÓCRATES. 

2.1 Introducción. 

2.1.1 LA PERSONALIDAD DE SÓCRATES. 

Sócrates es un ciudadano ateniense nacido en el 470 a. C. 

y muerto en el 399 a. C. Coetáneo de los sofistas -tiene 

unos cincuenta años en tiempos de la sofística- no es uno 

de ellos. 

Se nos lo ha descrito como "un hombre enamorado de su 

ciudad, poco escrupuloso con los deberes familiares, feo 

y según dicen, de costumbres un poco dudosas, pero de 

una gran personalidad y originalidad; una mezcla entre 

pensador puro, político y líder carismático pero 

controvertido, hecho que provoca la fascinación de una 

parte de Atenas pero también el odio de otro sector" 

"Pues es el caso que una vez Antifonte, queriendo arrebatarle los acompañantes, 

acercose a Sócrates y, estando delante aquellos, habló así como sigue: «Sócrates, yo 

confieso que creía que los que se dedican a la sabiduría tenían que venir a hacerse más 

felices; pero lo que es tú me parece que has sacado del filosofar los frutos más contrarios 

de eso. A la vista, pues, está que vives de una manera que no habría un esclavo que 

tratado de ese modo por su dueño lo aguantara: manjares que comes y bebidas que 

bebes, de lo más barato, y de vestido, andas envuelto en uno no ya sólo barato, sino el 

mismo para verano y para invierno, y te pasas la vida descalzo y sin camisa. Y más aún, 

dinero, por supuesto, te niegas a tomarlo, cosa que ya sólo de recibirla alegra y que, 

guardada en tu poder, te permite vivir más libre y más agradablemente. Así que si, igual 

que en los demás oficios los maestros sacan a los aprendices imitadores de ellos mismos, 

tú también por ese camino llevas a los que están contigo, ve teniendo por cierto que eres 

maestro de miseria.»" 

Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, I 6, 1-3 

Sócrates era un hombre con carisma, y con una excepcional capacidad de fascinación, y 

que asume, espontáneamente, la defensa de las costumbres y las instituciones de Atenas 

constituyéndose en una especie de conciencia pública que denuncia la corrupción y 

fustiga el vicio a diestro y siniestro, lo que le hace merecer el sobrenombre del "tábano 

de Atenas". 

Una conspiración de sus opositores le lleva a juicio bajo la acusación de impiedad y de 

corromper a los jóvenes. Es condenado a muerte o al ostracismo eligiendo la muerte 

pese a haber podido huir de la cárcel. En el 399 bebe la cicuta, un veneno mortal como 

cumplimiento de la condena y muere. No huye porque no quiere abandonar su ciudad y 

como expresión de su obediencia y respeto a las leyes de la ciudad. 

Y si, además, me dijerais: «Ahora, Sócrates, no vamos a hacer caso a Anito, sino que te 

dejamos libre, a condición, sin embargo, de que no gastes ya más tiempo en esta 

búsqueda y de que no filosofes, y si eres sorprendido haciendo aún esto, morirás»; si, en 

efecto, como dije, me dejarais libre con esta condición, yo os diría: «Yo, atenienses, os 



Sócrates 17 

aprecio y os quiero, pero voy a obedecer al dios más que a vosotros y, mientras aliente y 

sea capaz, es seguro que no dejaré de filosofar, de exhortaros y de hacer manifestaciones 

al que de vosotros vaya encontrando, diciéndole lo que acostumbro: "Mi buen amigo, 

siendo ateniense, de la ciudad más grande y más prestigiada en sabiduría y poder, no te 

avergüenzas de preocuparte de cómo tendrás las mayores riquezas y la mayor fama y los 

mayores honores, y, en cambio no te preocupas ni te interesas por la inteligencia, la 

verdad y por cómo tu alma va a ser lo mejor posible?".» Y si alguno de vosotros discute 

y dice que se preocupa, no pienso dejarlo al momento y marcharme, sino que le voy a 

interrogar, a examinar y a refutar, y, si me parece que no ha adquirido la virtud y dice 

que sí, le reprocharé que tiene en menos lo digno de más y tiene en mucho lo que vale 

poco. Haré esto con el que me encuentre, joven o viejo, forastero o ciudadano, y más 

con los ciudadanos por cuanto más próximos estáis a mí por origen. Pues, esto lo manda 

el dios, sabedlo bien, y yo creo que todavía no os ha surgido mayor bien en la ciudad 

que mi servicio al dios. En efecto, voy por todas partes sin hacer otra cosa que intentar 

persuadiros, a jóvenes y viejos, a no ocuparos ni de los cuerpos ni de los bienes antes 

que del alma ni con tanto afán, a fin de que ésta sea lo mejor posible, diciéndoos: «No 

sale de las riquezas la virtud para los hombres, sino de la virtud, las riquezas y todos los 

otros bienes, tanto los privados como los públicos. Si corrompo a los jóvenes al decir 

tales palabras, éstas serían dañinas. Pero si alguien afirma que yo digo otras cosas, no 

dice verdad.» A esto yo añadiría: «Atenienses, haced caso o no a Anito, dejadme o no en 

libertad, en la idea de que no voy a hacer otra cosa, aunque hubiera de morir muchas 

veces.» 

Platón, Apología de Sócrates 29c-30c 

2.1.2 SUS FUENTES. 

No escribió ninguna obra, tal vez porque consideraba que el diálogo, la comunicación 

directa e interpersonal, es el único método válido para la filosofía. 

Tanto la imagen que poseemos de él como su pensamiento nos ha llegado 

principalmente a través de los diálogos escritos por Platón que fue ferviente alumno 

suyo. Además de esta imagen, que está idealizada, tenemos otras más críticas de 

contemporáneos suyos. Jenofonte, que es un historiador griego, a través de su obra 

"Recuerdos de Sócrates" y Aristófanes a través de su obra "Las nubes", una comedia 

donde se da una imagen de Sócrates como un hombre ridículo. 

2.1.3 SÓCRATES Y LOS SOFISTAS. 

Sócrates fue un personaje perteneciente al ámbito cultural de los sofistas pero los 

combatió enérgicamente. 

Con ellos comparte. Su interés por el ser humano, por las cuestiones morales y 

políticas, por la vinculación de éstas al problema del lenguaje. 

De ellos se distingue. Fundamentalmente en cuatro aspectos: 

1. El modo de enseñar. No cobra por sus enseñanzas, ni lo hace en lugares cerrados 

sino que aprovecha los mercados, las casas de los amigos, el gimnasio, el ágora o 

cualquier lugar donde haya gente que quiera escucharlo. No enseña sólo a las elites 

sino a todo el que lo desea, aunque preferentemente a los jóvenes. 



Sócrates 18 

2. Adopta un método totalmente opuesto. Los sofistas pronunciaban largos discursos 

y comentaban textos de autores antiguos. Sócrates rechaza los largos discursos, 

porque impiden discutir paso a paso las afirmaciones del orador, y los textos 

antiguos, porque no es posible preguntar a sus autores, éstos no pueden ofrecer 

aclaraciones de lo que escribieron. Sócrates emplea la palabra y el discurso pero 

hace un uso diametralmente opuesto. A diferencia de los sofistas no empleará un 

discurso grandilocuente (la retórica), ni intentará seducir a las multitudes para 

hacerles cambiar de opinión o de intención de voto. El único método válido para 

Sócrates es el diálogo (la dialéctica), la pregunta y la respuesta con la intención de 

que sea su interlocutor el que llegue a la verdad por sí mismo. 

3. La finalidad de su enseñanza. Su interés no se halla en hacer carrera política, 

conseguir el éxito o la fama sino en indagar en aquellos temas que interesan a todos 

los seres humanos como por ejemplo, qué es la justicia, el bien o la virtud. 

4. Su pensamiento. Aporta en los temas políticos y morales unas soluciones 

diferentes. Es antirrelativista y defiende la teoría que se denomina intelectualismo 

moral. 

2.2 El antirrelativismo socrático. 

Sócrates, como muchos otros atenienses, no está de acuerdo con el relativismo de los 

valores que tanto había seducido a una parte de la juventud porque este relativismo, que 

parecía llevar a la conclusión de que todo estaba permitido, amenazaba de muerte su 

ciudad, uno de sus sueños más preciados: "Estoy orgulloso de ser humano y no animal, 

y de ser ateniense y no ser bárbaro" confesará. 

La obsesión de Sócrates es la de eliminar el relativismo de valores que invade Atenas. 

El relativismo es fruto de la diversidad de opiniones que da derecho a creer a todos 

que su parecer vale igual o más que el del resto. 

Si no existe ninguna verdad absoluta, el lenguaje se vuelve algo inútil, ya no 

podemos hablar de nada. ¿Cómo discutir si las leyes de la ciudad son justas o injustas 

si no tenemos antes una idea clara de la justicia en sí? De la misma manera que un 

zapatero no puede hacer zapatos, si no sabe antes qué es un zapato (le falta el modelo) 

los seres humanos tampoco podrán ser justos, virtuosos o felices si ignoran qué 

quieren decir éstas palabras. 

La ciudad ha perdido los papeles y se hace preciso volver a mirar la brújula que nos 

encamina hacia valores válidos para todos, universales, e incluso, eternos como los 

dioses. 

La primera labor que se habrá de proponer será la búsqueda de la correcta definición 

de estos conceptos, una definición que sea universal y válida para todos. 

"Recuerda que no te he pedido que me muestres una o dos de las muchas acciones que 

son piadosas, sino que me muestres la forma misma a que nos referimos, aquella en 

virtud de la cual todas las acciones piadosas son piadosas. ¿Acaso no has afirmado que 

las acciones impías son impías y las piadosas son piadosas en razón de una forma única? 

¿O no lo recuerdas? 



Sócrates 19 

-Sí, lo recuerdo. 

-Muéstrame, pues, cuál es esta forma para que poniendo en ella la mirada y usándola 

como paradigma, pueda yo decir de todo lo que concuerda con ella -lo hayas hecho tú o 

cualquier otro- que es piadoso y de lo que no concuerda con ella que es impío." 

Platón, Eutifrón, 60e 

Es necesario encontrar un punto de referencia, la piedra de toque que fundamente no 

las opiniones personales sino la verdad. Sócrates cree que esta piedra de toque es la 

razón humana. La claridad intelectual, aquello que la razón ve claro, ha de ser común a 

toda la especie humana (racionalismo socrático) 

2.3 El método socrático: la inducción mayéutica 

Él cree que dentro de cada uno hay unas verdades innatas (innatismo) que es necesario 

alcanzar, hacer aflorar en nosotros - como una madre pare a su hijo desde lo más íntimo 

de su cuerpo -. Ello se puede conseguir mediante la palabra pero no con el estilo de los 

sofistas –la retórica- sino con el juego de la pregunta-respuesta, en definitiva, con el 

diálogo – la dialéctica -. 

"Sócrates: Esto te sucede mi querido Teeteto porque tu mente no es vacía ni estéril. 

Sufres los dolores del parto. 

Teeteto: No sé nada de eso. Sócrates. Sólo te estoy diciendo en que estado me 

encuentro. 

Sócrates: !Qué extraño que nunca hayas oído que soy hijo de una partera, una apacible y 

saludable mujer, llamada Fenérates!. 

Teeteto: Lo he oído. 

Sócrates: ¿Te han dicho que yo también practico el mismo arte?... No divulgues mi 

secreto. No se sabe que yo poseo esa habilidad, y es así que los ignorantes me describen 

como un excéntrico que reduce a las personas a una perplejidad sin esperanza. ¿Quieres 

que te diga la razón? 

Teeteto: Sí, por favor. 

Sócrates: Considera, entonces, lo que ocurre con todas las parteras. Lograrás así 

comprender lo que quiero decir. Creo que sabes que ellas sólo atienden a otras mujeres 

en sus partos, cuando ya no pueden engendrar hijos ni criarlos, puesto que están 

demasiado viejas para ello. Mi arte mayéutico es, en general, como el de ellas: la única 

diferencia es que mis pacientes son hombres, no mujeres, y mí trato no es con el cuerpo, 

sino con el alma, que está en trance de dar a luz. Y el punto más elevado de mi arte es la 

capacidad de probar por todos los medios si el producto del pensamiento de un joven es 

un falso fantasma o está, en cambio, animado de vida y verdad. Hasta tal punto me 

parezco a la partera, que yo mismo no puedo dar a luz sabiduría, y el reproche usual que 

se me hace es cierto: a pesar de que yo pregunto a los demás, nada puedo traer a luz por 

mí mismo, porque no existe en mi la sabiduría. La razón es la siguiente: el cielo me 

obliga a servir como partera, pero me ha privado de dar a luz. De modo que por mí 

mismo no tengo ninguna clase de sabiduría ni ha nacido de mi descubrimiento alguno 

que fuera criatura de mi alma. Algunos de quienes frecuentan mi compañía parecen, al 

principio, muy poco inteligentes, pero, a medida que avanzamos en nuestras discusiones, 



Sócrates 20 

todos los que son favorecidos por el cielo hacen progresos a un ritmo tal que resulta 

sorprendente tanto a los demás como a sí mismos, si bien está claro que nunca han 

aprendido nada de mí: las numerosas y admirables verdades que dan a luz las han 

descubierto por sí mismos, en sí mismos. Pero el alumbramiento, en cambio, es tarea del 

cielo y mía. La prueba de esto es que muchos que no han sido conscientes de mí 

asistencia, pero que gracias a mí han dado a luz, creyendo que toda la tarea había sido 

exclusivamente de ellos, me han dejado antes de lo que debían, ya sea por influencia 

ajena o por propia determinación, por lo que fueron malogrando, en lo sucesivo, su 

propio pensamiento, al caer en malas compañías. Han ido perdiendo los hijos que yo les 

había ayudado a tener, porque los educaron mal, al atender más a los falsos fantasmas 

que a lo verdadero: y así, finalmente, tanto los demás, como ellos mismos fueron 

consecuentes de su falta de entendimiento." 

Platón. Teeteto. 148 e - 151 a 

Considera que la verdad está en cada uno de nosotros y que podemos llegar a 

conocerla a través de la inducción mayéutica. Así el punto de partida será la máxima 

délfica: “Conócete a ti mismo”. 

Ahora es necesario profundizar en la búsqueda de la definición del concepto que 

queramos hallar. Hemos de buscar en el interior de nosotros mismos y apoyarnos en 

nuestra razón. ¿Cuál es el camino a seguir?: 

1. En primer lugar eliminar de las mentes de los seres humanos todas las opiniones que 

son relativas o subjetivas. El método socrático utiliza para ello dos elementos: 

a. Reconocer la propia ignorancia: “Sólo sé que no sé nada”
3
. Antes de toda 

investigación es necesaria una cura de humildad, un reconocimiento de la propia 

ignorancia. Es ésta la base de la búsqueda de toda verdad porque sólo el que 

tiene conciencia de su ignorancia está en disposición de llegar a la verdad. Esta 

confesión tiene un carácter irónico y la hace Sócrates siempre y repetidas veces 

ante sus contertulios en sus diálogos. 

b. La ironía. Por medio de la ironía finge ignorar las tesis del contrario pero lo 

acorrala mediante preguntas hasta que consigue hacerle negar su propia tesis. 

2. Una vez limpia la mente de erróneos prejuicios y de falsas opiniones ya se puede 

aspirar a conocer las verdades absolutas, por un camino plano que parte de las 

pequeñas cosas conocidas y mediante el uso de la inducción mayéutica. 

                                                 

3
 Una visión controvertida de esta famosa frase socrática la tenemos de mano el filósofo italiano actual 

Giorgo Colli en uno de los parágrafos de su libro “Después de Nietzsche”, aquél titulado: Sócrates y el 

oráculo: 

“«Nadie es más sabio que Sócrates», había dicho la pitonisa. Pero Sócrates quiso refutar al dios que está 

en Delfos, y se puso a buscar a alguien que fuese más sabio qua él. De haberlo conseguido habría podido 

decir al dios, impíamente: «Este es más sabio que yo, pero tú dijiste que era yo». Su arrogancia habría 

triunfado: demostrando ser menos sabio, habría evidenciado ser más sabio que el dios de la sabiduría. 

Pero no lo consiguió, y quedó claro que Sócrates tenía razón, o sea que nadie era más sabio que Sócrates. 

Esta es la hybris griega.”  



Sócrates 21 

Por ejemplo, para saber qué es la belleza, podemos comenzar dando su definición 

(método deductivo rechazado por Sócrates y utilizado por los sofistas) o bien buscar 

cosas bellas -una flor, una persona, una puesta de sol, etc.- y ver entre todos en qué 

cosas coincidimos acercándonos al modelo de belleza que hay en nuestra mente. 

Este modelo será en último extremo universal y común a todos los seres humanos. 

Lo mismo podemos decir de la justicia, el bien o la felicidad. 

Es el camino de lo deseado a lo deseable, de las cosas concretas y conocidas a las 

desconocidas y abstractas. 

Sus diálogos siempre comenzaban con la pregunta ¿Tú qué sabes de tal o cual cosa?, o 

bien, cuando se decía de una persona que era buena o justa aprovechaba para preguntar 

¿Qué es la justicia?, ¿Qué es la verdad? 

"La mayoría de los diálogos socráticos de Platón suelen terminar sin que se alcance una 

definición satisfactoria. El interlocutor de Sócrates ve refutadas, una tras otra, todas las 

definiciones que propone y Sócrates tampoco ofrece definición alguna alternativa (cf. 

también Jenofonte, Recuerdos de Sócrates, 4,4,9-10). Este proceder de Sócrates resulta, 

de entrada, desconcertante: da la impresión de dedicarse exclusivamente a humillar a sus 

interlocutores refutando sus definiciones y poniendo al descubierto su ignorancia. Para 

comprender el sentido de este proceder socrático es necesario conectarlo con ciertos 

aspectos de su personalidad: su confesión irónica de ignorancia a través de la cual 

reconoce la limitación y provisionalidad de su propio saber y está dispuesto a someterlo 

constantemente a revisión; su oficio mayéutico, de partera, que no pretende adoctrinar 

dogmáticamente a los demás, sino ayudarlos a librarse de las falsas opiniones y a 

ponerse en situación de buscar por sí mismos la verdad. En el diálogo, Sócrates pone a 

prueba los conocimientos de los demás y pone a prueba también su propio 

conocimiento." 

CALVO, Tomás: De los sofistas a Platón: política y pensamiento. Madrid, Ed. 

Pedagógicas, 1995. pág. 149 

2.4 El intelectualismo moral. 

Una vez descubierta la verdad ya no se puede dejar de desear el llevarlo a la práctica 

porque lo contrario significaría violentar nuestra propia conciencia e ir en contra de 

nuestros intereses como seres racionales. 

La virtud, el obrar bien, no es otra cosa que saber lo que es el bien, lo que es la justicia, 

la libertad, las leyes, etc. Porque una vez ves claro que es cada una de esas cosas es 

tanta la fuerza que tienen estas verdades que todos las querrán alcanzar. 

En definitiva, "ser bueno" equivale a "saber": "No hay seres humanos malos, sino 

simplemente ignorantes". Esta es la tesis que defiende el optimismo antropológico. 

La moral socrática es intelectualista, es decir, se alcanza a través de un proceso de 

clarificación racional, mediante el cual se encuentra la verdad en el interior de nosotros 

mismos, o bien haciendo un buen uso de la razón, o bien con la ayuda del diálogo 

(mayéutica) para ir de las cosas conocidas a las verdades absolutas. 

El ser humano virtuoso deja de actuar ciegamente y pasa a actuar por sabiduría. 

Veámoslo: 



Sócrates 22 

a) Actuar ciegamente. El que no accede al conocimiento del bien se conduce por 

instinto, deseo o técnica particular. Espontáneamente se obedece al instinto, se 

intenta satisfacer el deseo -esa es nuestra parte de naturaleza ciega-, por rutina se 

explota un saber. El artesano, el médico, el político, etc. busca lo útil unas veces 

para sí mismos, a merced de sus impulsos y sus deseos egoístas, otras para satisfacer 

las exigencias de su oficio. Todos buscan lo útil pero nadie lo define en su 

universalidad, sino por un beneficio particular e inmediato. No lo obtienen más que 

por la espontaneidad del deseo, la rutina del oficio, la práctica de un arte, los efectos 

de la retórica, etc.  

b) Actuar por sabiduría. Equivale a dominar los movimientos de una naturaleza ciega 

y conducirse según la ciencia del bien, resistir los impulsos particulares, que son 

egoístas, para seguir los mandatos universales de la razón. Actuar por sabiduría 

sólo es posible tras el recorrido de la mayéutica el cual nos define el deseo esencial 

de la razón humana. La razón tiende imperiosamente hacia el bien lo que puede 

ocurrir en más de una ocasión es que otros bienes particulares desvíen su atención. 

 "Quien piensa correctamente, actúa correctamente, luego la ignorancia es el mal" 

El mal es seguir un bien aparente y particular en contra del real y universal. Cuando el 

bien percibido no es aparente, sino real, ha de ser el mismo para todos los seres 

humanos (es lo deseable) 

Cuando, a través de la inducción mayéutica, hemos definido el bien como el deseo 

esencial de la razón humana, al volver a la práctica, por deducción, ese bien no puede 

perder su universalidad para recaer en el particular deseo egoísta: El sabio actuará por 

sabiduría. 

2.4.1 INTELECTUALISMO Y CULPA. 

Por la ecuación "razón = virtud" el intelectualismo rechaza las ideas de pecado y culpa 

puesto que el que obra mal es en realidad un ignorante. Cuando obra mal el ser humano 

se engaña a sí mismo. 

 "Jamás un injusto puede dañar a un justo" 

Pues el injusto al obrar mal, este mal conlleva lógicamente consigo mismo su propio 

castigo. El malvado por su ignorancia desconoce que las consecuencias de su acto 

repercuten negativamente en él mismo. 

2.4.2 EUDEMONISMO SOCRÁTICO. 

La virtud produce la felicidad: 

a) Al individuo. Dándole paz consigo mismo. 

b) A la sociedad. Proporcionándole la armonía que evite los conflictos. 

Así pues, para obtener la felicidad se ha de conocer qué es el bien (la virtud) a lo que 

llegamos sólo a través de la razón, es decir, indagando en el interior de uno mismo 

("Conócete a ti mismo") 



Sócrates 23 

Razón = Virtud = Felicidad 

Es la ecuación que resume la ética socrática que además es racionalista pues en ella 

encontramos: 

a) Una concepción del bien como felicidad del alma y de lo bueno como lo útil a 

esa felicidad. 

b) La virtud como conocimiento -universalmente válido- y el vicio como 

ignorancia. El que obra mal es porque ignora el bien, por lo tanto "Nadie obra 

mal a sabiendas" (voluntariamente) 

2.5 El concepto socrático de virtud. 

El rechazo del relativismo por Sócrates viene fundamentado en una forma de 

considerar la virtud que le es propia. Hagamos un repaso de las diferentes formas en 

cómo ésta se había concebido: 

1. Para la aristocracia. Dependía del origen de sangre y por lo tanto la virtud se 

heredaba. 

2. Para los sofistas. La virtud o el bien no se hereda ni existen en un sentido absoluto. 

Hay sólo acciones buenas o virtuosas que siempre tendrán un carácter relativo y 

convencional. Entre ellos, y según los autores, la virtud se ejemplifica 

mayoritariamente en el éxito y el reconocimiento social. 

3. Para Sócrates. Ni se hereda, ni es convencional (no se establece por 

reconocimiento público) ni es relativa. Tampoco puede enseñarse, es decir, no puede 

ser el resultado de seguir simplemente patrones o normas que otros nos han 

indicado. La virtud debe aparecer como el resultado de una búsqueda racional 

infatigable en el curso de la cual el ser humano se va adentrando en sí mismo a 

medida que va desechando toda vana curiosidad, todas las falsas opiniones. Es la 

búsqueda de la definición, del concepto a través de la razón y la introspección. Al 

final la virtud consistirá en resistir los impulsos particulares, que sí son relativos y 

egoístas, para seguir los mandatos universales de la razón. 

 



Platón 24 

3 PLATÓN. 

3.1 Las coordenadas del pensamiento de Platón. 

Platón, junto con Aristóteles, significa la madurez y plenitud de la filosofía griega. 

Ambos marcan durante mucho tiempo las coordenadas de interpretación racional 

del mundo y del ser humano. Son sin duda los autores más influyentes y los 

interlocutores ineludibles de los filósofos hasta el siglo XVII-XVIII. 

Por primera vez nos encontramos ante un sistema completo de pensamiento en el que se 

plantean todas las cuestiones que han interesado a lo largo de la historia de la filosofía. 

Dos son las coordenadas que permiten entender los intereses y objetivos de la filosofía 

platónica: 

a) Su crítica al pensamiento de los sofistas. 

b) La evolución política de la Polis ateniense. 

Platón las encuentra vinculadas entre sí. 

3.1.1 CRÍTICA A LA SOFÍSTICA. 

Su filosofía tiene como trasfondo la reacción y el enfrentamiento al convencionalismo y 

el relativismo de los sofistas. 

Consideran a la sofística como un elemento disgregador incapaz de ofrecer: 

 Un substrato firme a la organización de la sociedad. (A causa del convencionalismo 

y del relativismo de la sofística) 

 Una base segura al conocimiento. (A causa del relativismo y del escepticismo de la 

sofística) 

3.1.2 EVOLUCIÓN POLÍTICA DE LA POLIS ATENIENSE.  

3.1.2.1  Contexto histórico. 

Platón no vive apenas la época de esplendor que fue la Atenas de Pericles (479-431 a. 

C.). Crece en el contexto de las guerras del Peloponeso (hasta que tiene 23 años) que 

acabarán con el poder de la ciudad de Atenas y que desestabilizarán su democracia de 

manera prácticamente irreversible. Es el tiempo de la segunda sofística, del gobierno de 

los Treinta Tiranos, del restablecimiento de una democracia vigilada, de duros 

enfrentamientos políticos con las venganzas de unos y otros,... 

Las Guerras del Peloponeso (431-404 a.C.) había sido el resultado de la lucha entre dos 

alianzas lideradas por dos grandes ciudades-estado que representaban, a su vez, dos 

modelos políticos enfrentados. Por un lado la Atenas de Pericles que había liberado 

numerosas ciudades griegas del dominio de los Persas y a las que había reunido entorno a 

sí imponiéndoles su sistema político: la democracia. Por otro lado la ciudad de Esparta 



Platón 25 

modelo de un estado aristocrático y militarista, que veía con preocupación las ideas 

democratizadoras que difundía Atenas. A ella se le unieron otras ciudades dominadas 

también por sistemas aristocráticos, así como otras que veían con desconfianza los 

impulsos cada vez más imperialistas de Atenas. 

En el 404 a. C. Atenas cae derrotada perdiendo su poder y Esparta le impone un gobierno 

aparentemente democrático: Los Treinta Tiranos. Es un grupo reducido de aristócratas, 

elegidos bajo la supervisión los espartanos, que llevan a cabo una política autoritaria y 

reaccionaria. Tal es así que no duran en el poder más que un año, una revuelta popular, 

liderada por Trasíbulo restablece la constitución democrática. 

3.1.2.2  Preocupaciones e itinerario político de Platón: La carta VII. 

Esta carta expresa la preocupación y el itinerario político de Platón en el marco de los 

acontecimientos descritos anteriormente. Siendo aristócrata no comparte el modo de 

gobernar que han tenido los Treinta tiranos, pero es un férreo detractor de la democracia. 

Para Platón, tanto la tiranía como la democracia son fruto de las teorías de los sofistas. 

«Siendo yo joven, pasé por la misma experiencia que otros muchos; pensé dedicarme a 

la política tan pronto como llegara a ser dueño de mis actos; y he aquí las vicisitudes de 

los asuntos públicos de mi patria a que hube de asistir. Siendo objeto de general censura 

el régimen político a la sazón imperante, se produjo una revolución; al frente de este 

movimiento revolucionario se instauraron como caudillos cincuenta y un hombres: diez 

en el Pireo y once en la capital, al cargo de los cuales estaba la administración pública en 

lo referente al ágora y a los asuntos municipales, mientras que treinta se instauraron con 

plenos poderes al frente del gobierno en general. Se daba la circunstancia de que algunos 

de estos eran allegados y conocidos míos, y en consecuencia requirieron al punto mi 

colaboración, por entender que se trataba de actividades que me interesaban. La reacción 

mía no es de extrañar, dada mi juventud; yo pensé que ellos iban a gobernar la ciudad 

sacándola de un régimen de vida injusto y llevándola a un orden mejor, de suerte que les 

dediqué mi más apasionada atención, a ver lo que conseguían. Y vi que en poco tiempo 

hicieron parecer bueno como una edad de oro el anterior régimen. Entre otras tropelías 

que cometieron, estuvo la de enviar a mi amigo, el anciano Sócrates, de quien yo no 

tendría reparo en afirmar que fue el más justo de los hombres de su tiempo, a que, en 

unión de otras personas, prendiera a un ciudadano para conducirle por la fuerza a ser 

ejecutado; orden dada con el fin de que Sócrates quedara, de grado o por fuerza, 

complicado en sus crímenes; por cierto que él no obedeció, y se arriesgó a sufrir toda 

clase de castigos antes que hacerse cómplice de sus iniquidades. Viendo, digo, todas 

estas cosas y otras semejantes de la mayor gravedad, lleno de indignación me inhibí de 

las torpezas de aquel período. No mucho tiempo después cayó la tiranía de los Treinta y 

todo el sistema político imperante. De nuevo, aunque ya menos impetuosamente, me 

arrastró el deseo de ocuparme de los asuntos públicos de la ciudad. Ocurrían desde luego 

también bajo aquel gobierno, por tratarse de un período turbulento, muchas cosas que 

podrían ser objeto de desaprobación; y nada tiene de extraño que, en medio de una 

revolución, ciertas gentes tomaran venganzas excesivas de algunos adversarios. No 

obstante, los entonces repatriados observaron una considerable moderación. Pero dio 

también la casualidad de que algunos de los que estaban en el poder llevaron a los 

tribunales a mi amigo Sócrates, a quien acabo de referirme, bajo la acusación más inicua 

y que menos le cuadraba: en efecto, unos acusaron de impiedad y otros condenaron y 

ejecutaron al hombre que un día no consintió en ser cómplice del ilícito arresto de un 

partidario de los entonces proscritos, en ocasión en que ellos padecían las adversidades 

del destierro. Al observar yo cosas como éstas y a los hombres que ejercían los poderes 

públicos, así como las leyes y las costumbres, cuanto con mayor atención lo examinaba, 



Platón 26 

al mismo tiempo que mi edad iba adquiriendo madurez, tanto más difícil consideraba 

administrar los asuntos públicos con rectitud; no me parecía, en efecto, que fuera posible 

hacerlo sin contar con amigos y colaboradores dignos de confianza; encontrar quiénes lo 

fueran no era fácil, pues ya la ciudad no se regía por las costumbres y prácticas de 

nuestros antepasados, y adquirir otros nuevos con alguna facilidad era imposible; por 

otra parte, tanto la letra como el espíritu de las leyes se iba corrompiendo y el número de 

ellas crecía con extraordinaria rapidez. De esta suerte yo, que al principio estaba lleno de 

entusiasmo por dedicarme a la política, al volver mi atención a la vida pública y verla 

arrastrada en todas direcciones por toda clase de corrientes, terminé por verme atacado 

de vértigo, y si bien no prescindí de reflexionar sobre la manera de poder introducir una 

mejora en ella, y en consecuencia en la totalidad del sistema político, sí dejé, sin 

embargo, de esperar sucesivas oportunidades de intervenir activamente; y terminé por 

adquirir el convencimiento con respecto a todos los Estados actuales de que están, sin 

excepción, mal gobernados; en efecto, lo referente a su legislación no tiene remedio sin 

una extraordinaria reforma, acompañada además de suerte para implantarla. Y me vi 

obligado a reconocer, en alabanza de la verdadera filosofía, que de ella depende el 

obtener una visión perfecta y total de lo que es justo, tanto en el terreno político como en 

el privado, y que no cesará en sus males el género humano hasta que los que son recta y 

verdaderamente filósofos ocupen los cargos públicos, o bien los que ejercen el poder en 

los Estados lleguen, por especial favor divino, a ser filósofos en el auténtico sentido de 

la palabra. » 

Platón, Carta VII, 324b-326b 

3.1.3 EL PROYECTO PLATÓNICO. 

Encuentra en Atenas, después de las Guerras del Peloponeso dos defectos fundamentales: 

a) La incompetencia e ignorancia de los políticos. No hay profesionales de la política, 

son aficionados: la mayor parte de los cargos se eligen por sorteo. En vez de ser así, se 

habría de escoger al más capacitado, al más idóneo. 

b) La lucha entre los partidos. Permiten que los intereses de grupo prevalezcan sobre las 

necesidades del Estado. 

 Su objetivo es llevar a cabo una Reforma política: fundamentar la polis y sus 

instituciones en un orden de principios de carácter universal, que primero hay que 

descubrir y después enseñar. 

3.2 Datos biográficos. 

Nace en Atenas en el año 427 a. C. en el seno de una familia 

aristocrática -algunos de sus miembros participan en el 

gobierno de los Treinta tiranos, en concreto sus tíos Cármides 

y Crítias-. Su verdadero nombre era Aristocles, pero le 

llamaron así por lo ancho (Platys) de sus hombros o de su 

frente. 

Su formación es la de un privilegiado: conoce a Sócrates en 

el año 407 a. C., a sus 20 años, y se hace discípulo 

incondicional suyo hasta su muerte en el año 399 a. C. 

Además aprende todo tipo de materias: matemáticas, geometría, arte, dialéctica, etc. 



Platón 27 

Muerto Sócrates hace un viaje al sur de Italia donde entra en contacto con las doctrinas 

pitagóricas y órficas. 

Viaja dos veces a Siracusa -ciudad de Sicilia- para intentar poner en práctica sus ideas 

políticas sin éxito -con Dionisio I y Dionisio II) 

En el año 388 a. C. regresa a Atenas y funda la Academia, su propia escuela, donde se da 

vital importancia a la enseñanza de las matemáticas, la geometría y la filosofía. La 

intención de Platón al fundar esta escuela es la de formar a los políticos y gobernantes. 

Muere en el año 347 a. C. con más de 80 años. 

3.3 Etapas y obras. 

3.3.1 EL ESTILO DE LA FILOSOFÍA PLATÓNICA: LOS DIÁLOGOS. 

Sus escritos están redactados casi todos en forma de diálogos en lo que también intercala 

numerosos ejemplos y mitos para intentar hacer más sencilla y didáctica la exposición 

de su obra. Ahora, eso no quiere decir que no existan, también, pasajes oscuros y 

complicados. 

El personaje central de ellos es Sócrates y entorno a él aparecen personajes de su 

tiempo: sofistas, filósofos, amigos y parientes de Platón. 

Cada diálogo se centra en un tema de investigación, normalmente una virtud o una idea; 

pero en casi todos ellos aparecen los temas centrales de su filosofía: su concepción del ser 

humano, de la sociedad, de la realidad, su teoría del conocimiento, etc. 

Sólo en los primeros diálogos se refleja fielmente el pensamiento que se supone que 

sostenía Sócrates. En los diálogos posteriores aunque aparezca la figura de Sócrates, en 

realidad el pensamiento expresado es el de Platón. 

Entre diálogos y cartas nos han llegado 36 obras de Platón que tradicionalmente se ordenan 

de acuerdo con la clasificación que damos en el siguiente punto. 

3.3.2 SISTEMA DE NUMERACIÓN DE LAS CITAS. 

Para citarlo se toma como base la edición greco-latina que hizo Henrí Estienne en 1578. El 

número se corresponde con el número de la página, y la letra (a,b,c,d o e) se 

corresponde con una de las cinco secciones de extensión similar en las que siempre 

aparecía dividida cada página en dicha edición. 

3.3.3 ETAPAS Y OBRAS. 

3.3.3.1  Diálogos de juventud (393-389 a.C.) 

En ellos es fiel a los temas y las doctrinas socráticas: disputas sobre conceptos éticos, virtud y 

conocimiento. 

 Apología de Sócrates: Es una defensa de su maestro, nos presenta el proceso de Sócrates 

centrándose en el discurso ante los tribunales que le condenan a muerte. 



Platón 28 

 Critón: es un diálogo en la cárcel dónde Sócrates defiende las leyes y justifica su decisión de 

no huir de la cárcel. 

 Laques: Discute el tema del valor. 

 Cármides: sobre la templanza. 

 Lisis: sobre la amistad. 

 Eutifrón: sobre la piedad. 

 Ión: sobre la poesía de inspiración divina. 

 Protágoras: sobre si la virtud es enseñable. 

3.3.3.2  Diálogos de transición (388-385 a.C.) 

En ellos comienza a elaborar sus doctrinas originales, predominan los problemas políticos 

(Sócrates enfrentado con los sofistas y la crítica de la democracia). Tras su primer viaje a Sicilia 

aparece claramente la influencia de elementos órfico-pitagóricos como la idea de la inmortalidad 

del alma. Aparecen los primeros esbozos de la teoría de las Ideas. 

 Gorgias: crítica de la retórica y su papel en la decadencia de la democracia ateniense. Debate 

sobre la justicia. Incluye un mito sobre la inmortalidad del alma. 

 Menón: retoma el tema de la enseñanza de la virtud y presenta su teoría del conocer como 

"reminiscencia". 

 Crátilo: debate sobre la significación de las palabras, se sirve de la dualidad sofista entre lo 

que es por naturaleza y lo que es convencional. Presenta algunos elementos de la teoría de las 

Ideas. 

 Hippias mayor: discute sobre la belleza. 

 Hippias menor: sobre la eurística. 

 Menexeno: es una parodia de las oraciones fúnebres, en concreto de la de Pericles. 

3.3.3.3  Diálogos de madurez (385-370 a.C.) 

Son los fundamentales pues presenta en ellos una concepción completa de su teoría de las Ideas, 

trasfondo para entender todos sus temas. Ofrece una teoría de la Polis ideal (La primera utopía). 

Expone los mitos más importantes y elaborados. 

 El banquete: se exponen distintas concepciones del amor, entre ellas el amor platónico. 

 Fedón: nos muestra a Sócrates en el momento en que aguarda la muerte y dialoga sobre la 

inmortalidad del alma y de la filosofía como actividad que sirve de preparación para la 

muerte. 

 La República: presenta su concepción de la ciudad estado ideal, la importancia de la 

educación y de la virtud. Se presentan todos los temas básicos de su filosofía. 

 Fedro: vuelve a tratar los temas del amor, la inmortalidad del alma y la belleza. 



Platón 29 

3.3.3.4 Diálogos críticos y época de vejez (369-362 a.C.) 

Su estilo se vuelve más seco y más difícil, se centra en problemas lógicos vinculados a su teoría 

de las Ideas. Aborda cuestiones de cosmología y de historia. Se manifiestan claramente las 

influencias pitagóricas. 

 Parménides: es una exposición crítica de los temas que la teoría de las Ideas deja sin resolver 

plenamente, refleja los debates internos de la Academia (un anciano Parménides derrota 

dialécticamente a un joven Sócrates). 

 Teeteto: aborda el problema del conocimiento. 

 El Sofista y El Político: empieza a dudar de su concepción del "filósofo-rey". 

 Filebo: sobre el bien y el placer. Presenta, también, un proyecto de historia desde la formación 

del cosmos. 

 Timeo: recoge la concepción cosmológica de Platón y las teorías de otros autores. 

 Critias: presenta parte del mito de la Atlántida y una descripción de la antigua Atenas. 

 Las Leyes: es su última obra, aborda cuestiones políticas, sobre la constitución de una ciudad, 

ya no ideal, sino la mejor dentro de lo posible. Su visión es marcadamente pesimista sobre el 

ser humano y por ello la ciudad presentará una legislación autoritaria y en muchos aspectos 

tradicional: adquiere gran importancia la religión y la censura, refleja sus reiterados fracasos 

políticos en Siracusa. 

3.4 Metafísica y ontología: La Teoría de las Ideas. 

Vemos como Platón intenta responder a las preguntas: 

a) ¿Qué es la realidad? (Metafísica) 

b) ¿Qué elementos la componen?, ¿Qué características tienen éstos? (Ontología) 

La solución la plantea a través de su "Teoría de las Ideas". En ésta propone: 

1. Un dualismo metafísico, distinguiendo en la realidad entre el mundo sensible y el 

mundo inteligible. Pero esta forma dual de entender la realidad genera, a su vez, 

2. Un dualismo ontológico. Según de qué tipo de realidad estemos hablando,  los 

elementos que la constituyen serán las Ideas (cuando hacemos referencia al mundo 

inteligible) y las cosas (cuando hacemos referencia al mundo sensible) 

¿Qué es la realidad? 
¿Qué elementos la componen? 

¿Qué características tienen éstos? 

Metafísica (Dualismo metafísico) Ontología (Dualismo ontológico) 

Mundo Sensible Cosas  

Mundo Inteligible Ideas 

 

Imita 



Platón 30 

3.4.1 LA TEORÍA DE LAS IDEAS: PRIMERA FORMULACIÓN. 

La desarrolla en los diálogos de la etapa de madurez en el Fedón y en La República 

fundamentalmente. 

3.4.1.1  Exposición alegórica: El mito de la caverna. 

El filósofo debe llegar a comprender, y debe hacer comprender a los demás, la 

auténtica realidad del mundo de las Ideas y su relación con el mundo de los sentidos. 

"Represéntate hombres en una morada subterránea en forma de caverna, que tiene la 

entrada abierta, en toda su extensión, a la luz. En ella están desde niños, con las piernas 

y el cuello encadenados, de modo que deben permanecer allí y mirar sólo delante de 

ellos, porque las cadenas les impiden girar en derredor la cabeza. Más arriba y más lejos 

se halla la luz de un fuego que brilla detrás de ellos; y entre el fuego y los prisioneros 

hay un camino más alto, junto al cual imagínate un tabique construido de lado a lado, 

como el biombo que los titiriteros levantan delante del público para mostrar, por encima 

del biombo, los muñecos. 

-Me lo imagino. 

 

-Imagínate ahora que, del otro lado del tabique, pasan sombras que llevan toda clase de 

utensilios y figurillas de hombres y otros animales, hechos en piedra y madera y de 

diversas clases; y entre los que pasan unos hablan y otros callan. 

-Extraña comparación haces, y extraños son esos prisioneros. 

-Pero son como nosotros. Pues en primer lugar, ¿crees que han visto de sí mismos, o 

unos de los otros, otra cosa que las sombras proyectadas por el fuego en la parte de la 

caverna que tienen frente a sí? 

-Claro que no, si toda su vida están forzados a no mover las cabezas. 

-¿Y no sucede lo mismo con los objetos que llevan los que pasan del otro lado del 

tabique? 

-Indudablemente. 



Platón 31 

 

-Pues entonces, si dialogaran entre sí, ¿no te parece que entenderían estar nombrando a 

los objetos que pasan y que ellos ven? 

-Necesariamente. 

-Y si la prisión contara con un eco desde la pared que tienen frente a si,y alguno de los 

que pasan del otro lado del tabique hablara, ¿no piensas que creerían que lo que oyen 

proviene de la sombra que pasa delante de ellos? 

-¡Por Zeus que sí!. 

-¿Y que los prisioneros no tendrían por real otra cosa que las sombras de los objetos 

artificiales transportados? 

-Es de toda necesidad. 

-Examina ahora el caso de una liberación de sus cadenas y de una curación de su 

ignorancia, qué pasaría si naturalmente les ocurriese esto: que uno de ellos fuera 

liberado y forzado a levantarse de repente, volver el cuello y marchar mirando a la luz y, 

al hacer todo esto, sufriera y a causa del encandilamiento fuera incapaz de percibir 

aquellas cosas cuyas sombras había visto antes. ¿Qué piensas que respondería si se le 

dijese que lo que había visto antes eran fruslerías y que ahora, en cambio, está más 

próximo a lo real, vuelto hacia cosas más reales y que mira correctamente? Y si se le 

mostrara cada uno de los objetos que pasan del otro lado del tabique y se le obligara a 

contestar preguntas sobre lo que son, ¿no piensas que se sentirá en dificultades y que 

considerará que las cosas que antes veía eran más verdaderas que las que se le muestran 

ahora? 

-Mucho más verdaderas. 

-Y si se le forzara a mirar hacia la luz misma, ¿no le dolerían los ojos y trataría de 

eludirla, volviéndose hacia aquellas cosas que podía percibir, por considerar que éstas 

son realmente más claras que las que se le muestran? 

-Así es. 

-Y si a la fuerza se lo arrastrara por una escarpada y empinada cuesta, sin soltarlo antes 

de llegar hasta la luz del sol, ¿no sufriría acaso y se irritaría por ser arrastrado y, tras 

llegar a la luz, tendría los ojos llenos de fulgores que le impedirían ver uno solo de los 

objetos que ahora decimos que son los verdaderos? 



Platón 32 

-Por cierto, al menos inmediatamente. 

 

-Necesitaría acostumbrarse, para poder llegar a mirar las cosas de arriba. En primer 

lugar miraría con mayor facilidad las sombras, y después las figuras de los hombres y de 

los otros objetos reflejados en el agua, luego los hombres y los objetos mismos. A 

continuación contemplaría de noche lo que hay en el cielo y el cielo mismo, mirando la 

luz de los astros y la luna más fácilmente que, durante el día, el sol y la luz del sol. 

-Sin duda. 

-Finalmente, pienso, podría percibir el sol, no ya en imágenes en el agua o en otros 

lugares que le son extraños, sino contemplarlo cómo es en sí y por sí, en su propio 

ámbito. 

-Necesariamente. 

-Después de lo cual concluiría, con respecto al sol, que es lo que produce las estaciones 

y los años y que gobierna todo en el ámbito visible y que de algún modo es causa de las 

cosas que ellos habían visto. 

-Es evidente que, después de todo esto, arribaría a tales conclusiones. 

-Y si se acordara de su primera morada, del tipo de sabiduría existente allí y de sus 

entonces compañeros de cautiverio, ¿no piensas que se sentiría feliz del cambio y que 

los compadecería? 

 



Platón 33 

-Por cierto. 

-Respecto de los honores y los elogios que se tributaban unos a otros, y de las 

recompensas para aquel que con mayor agudeza divisara las sombras de los objetos que 

pasaban detrás del tabique, y para el que mejor se acordase de cuáles habían desfilado 

habitualmente antes y cuáles después, y para aquel de ellos que fuese capaz de adivinar 

lo que iba a pasar, ¿te parece que estaría deseoso de todo eso y que envidiaría a los más 

honrados y poderosos entre aquéllos? ¿O más bien no le pasaría como al Aquiles de 

Homero, y «preferiría ser un labrador que fuera siervo de un hombre pobre» o soportar 

cualquier otra cosa, antes que volver a su anterior modo de opinar y a aquella vida? 

-Así creo también yo, que padecería cualquier cosa antes que soportar aquella vida. 

-Piensa ahora esto: si descendiera nuevamente y ocupara su propio asiento, ¿no tendría 

ofuscados los ojos por las tinieblas, al llegar repentinamente del sol? 

-Sin duda. 

-Y si tuviera que discriminar de nuevo aquellas sombras, en ardua competencia con 

aquellos que han conservado en todo momento las cadenas, y viera confusamente hasta 

que sus ojos se reacomodaran a ese estado y se acostumbraran en un tiempo nada breve, 

¿no se expondría al ridículo y a que se dijera de él que, por haber subido hasta lo alto, se 

había estropeado los ojos, y que ni siquiera valdría la pena intentar marchar hacia arriba? 

-Y si intentase desatarlos y conducirlos hacia la luz, ¿no lo matarían, si pudieran tenerlo 

en sus manos y matarlo? 

-Seguramente. 

-Pues bien, querido Glaucón, debemos aplicar íntegra esta alegoría a lo que 

anteriormente ha sido dicho, comparando la región que se manifiesta por medio de la 

vista con la morada-prisión, y la luz del fuego que hay en ella con el poder del sol; 

compara, por otro lado, el ascenso y contemplación de las cosas de arriba con el camino 

del alma hacia el ámbito inteligible, y no te equivocarás en cuanto a lo que estoy 

esperando, y que es lo que deseas oír. Dios sabe si esto es realmente cierto; en todo caso, 

lo que a mí me parece es que lo que dentro de lo cognoscible se ve al final, y con 

dificultad, es la Idea del Bien. Una vez percibida, ha de concluirse que es la causa de 

todas las cosas rectas y bellas, que en el ámbito visible ha engendrado la luz y al señor 

de ésta, y que en el ámbito inteligible es señora y productora de la verdad y de la 

inteligencia, y que es necesario tenerla en vista para poder obrar con sabiduría tanto en 

lo privado como en lo público."  

Platón, La república, libro VII, 514a-517c 

Nosotros somos como los encadenados de la caverna y así es nuestro conocimiento. La 
verdadera realidad no es la que nosotros creemos, ni tampoco nuestro conocimiento 
es el verdadero conocimiento. Platón para explicarlo utiliza este mito en el cual nos 
presenta su dualidad de mundos donde uno (el mundo sensible) - los objetos artificiales 
que portan al lado del fuego- no es nada más que una burda copia o imitación del otro: 
de la auténtica realidad (el mundo de las Ideas) - los objetos naturales -.  

 Grados del Ser y grados del conocer: En este mito se nos exponen los distintos grados 

posibles del ser y los distintos grados del conocer humano: las sombras de las cosas 

artificiales, las cosas artificiales, las sombras de las cosas reales, las cosas reales. Es una 

teoría compleja en la que se nos describe cómo se puede ir ascendiendo en el terreno del 



Platón 34 

conocimiento e ir accediendo así a la realidad de las cosas (que pueden tener más o menos 

entidad) 

3.4.1.2 Exposición sistemática. Ontología platónica: Idealismo. 

a) Las Ideas. 

Platón parte de los conceptos que buscaba Sócrates pero va más allá y les otorga una 

existencia independiente y separada de la mente humana. Si decimos y nos parece que 

algunas cosas son "buenas", "bellas" o "justas" es porque existen el Bien, la Belleza y la 

Justicia. Es decir, además de las cosas existen las Ideas.  

Las Ideas, del griego eidos (significa forma, aspecto o semblante) no son simplemente 

conceptos o representaciones mentales (como nos lo sugiere el significado actual de 

"idea"): Son realidades que existen con independencia de las cosas. 

Características: cada una es única, eterna, inmutable, inalterable e inmaterial. Sólo es 

captable por la inteligencia (no es una realidad sensible sino inteligible) Por lo tanto, 

poseen los atributos del Ser de Parménides
4
. 

b) Las cosas. 

Las cosas, en cambio, son múltiples, materiales, sometidas a un flujo de cambios 

permanentes; poseen menos realidad, no podemos decir que "son" (recordar a 

Heráclito: son y no son, están en continuo cambio), sino únicamente que "han sido" o 

"serán"; son captables por los sentidos, pero no son propiamente inteligibles (justamente, 

por su movilidad permanente) 

c) Valoración ontológica: idealismo platónico. 

Para Platón el mundo ideal tiene las características de unidad, realidad, permanencia y 

esencia frente al mundo sensible que posee los otros pares de conceptos descritos en la 

introducción a los presocráticos: pluralidad, apariencia y cambio. Su apuesta metafísica 

queda claramente especificada: 

i. El Mundo inteligible y plenamente real de las Ideas: lo que realmente es, las 

esencias. Lo describe como: "lo divino, imperecedero, inteligible, cuya forma es 

una, indisoluble e idéntico siempre y de la misma manera consigo mismo". 

ii. El Mundo sensible de las cosas: de lo que no es realmente, de las apariencias. Lo 

describe como: "lo mortal, ininteligible - sensible -, de formas múltiples, 

sometido a disolución y nunca idéntico a sí mismo". 

d) Relación entre ambos mundos. 

La relación entre ambos mundos es descrita por Platón con el término de participación o 

imitación. (Recordar el mito de la caverna). 

                                                 

4
 La diferencia es que el Ser es inmaterial, frente al Ser material de Parménides, y aunque cada Idea es 

única, Platón defiende la idea de un Ser múltiple (pluralismo) ya que las Ideas son muchas. 



Platón 35 

Observamos, en esta relación, la superioridad de las Ideas sobre las cosas: 

i. Dependencia ontológica: Las Ideas explican el ser de las cosas sensibles. Las Ideas 

son la causa de las cosas, éstas son en la medida que "intentan imitar" a las Ideas y 

participan de ellas. Por ejemplo, una cosa es bella porque imita o participa de la Idea 

de Belleza. 

ii. Dependencia gnoseológica: Posibilitan nuestros juicios (conocimiento) de las cosas 

sensibles. Las Ideas son fundamento de todos los juicios que formulamos sobre las 

cosas. Por ejemplo, ante una cosa decimos y sabemos que es bella, en la medida que 

tenemos o no conocimiento exacto de la Idea de Belleza. Hay que observar que, de 

manera recíproca, las cosas particulares son parecidas a las Ideas y por lo tanto nos 

las recuerdan. 

Se dice de la filosofía de Platón que es un idealismo, no en el sentido que hacemos 

coloquialmente de este término sino en el sentido de que la auténtica realidad son las 

Ideas por encima del mundo sensible de las cosas. 

3.4.1.3  El papel de la teoría de las Ideas en la filosofía de Platón. 

Es, sin duda, el tema platónico fundamental, punto obligado de referencia para todos los 

demás temas. Pero ¿Qué intenciones tiene Platón al desarrollarla?, ¿Qué función tiene?: 

a) Función ética: Superar el relativismo moral de los sofistas. 

Platón, siguiendo a Sócrates, quiere fundar la virtud en el saber: intelectualismo moral. 

Para ser justo, por ejemplo, es preciso conocer qué es la justicia. Frente al relativismo 

moral de los sofistas, Platón - con Sócrates- reclama la existencia de un conjunto de 

valores eternos e inmutables que sirvan de guía para la acción ética - en el caso del 

ejemplo anterior sería establecer la existencia de una Idea eterna e inmutable de Justicia -. 

Este es el tema de los primeros diálogos aunque en ellos no se llegue a formular 

expresamente la teoría de las Ideas. 

b) Función política: Superar el convencionalismo de las leyes de los sofistas. 

La búsqueda de estos valores absolutos no tiene un ámbito de aplicación exclusivamente 

individual sino que también tiene una dimensión política. Los gobernantes han de ser 

filósofos que se guíen no por su ambición política, sino por ideales (las Ideas) 

transcendentes y absolutos. Aquí se ve lo unidas que van ética y política en Platón. 

c) Función científica (gnoseológica): Superar el escepticismo de los sofistas. 

La ciencia (episteme) sólo se puede versar sobre objetos estables y permanentes. Si 

queremos hacer ciencia, esos objetos han de existir. Y como todos los objetos sensibles 

están sujetos a cambios continuos, habrá que buscar otro tipo de objetos para la 

ciencia: Las Ideas. Las definiciones que buscaba tenían un carácter absoluto e inmutable, 

de ahí que no se pudiesen corresponder con los objetos sensibles que son continuamente 

cambiantes. 



Platón 36 

3.4.2 REVISIÓN DE LA TEORÍA DE LAS IDEAS: ESTRUCTURA Y NATURALEZA DEL 

MUNDO DE LAS IDEAS. 

Platón en sus diálogos de vejez (diálogos críticos) fundamentalmente en el Parménides y 

en el Sofista se ve en la obligación de aclarar y revisar su teoría de las Ideas, 

probablemente debido a los debates que se suscitaban en la Academia. Se trata de superar 

las objeciones de Parménides con relación al problema de la relación entre lo uno y lo 

múltiple, el problema de la pluralidad y el sentido del No-ser. Intenta ir respondiendo más 

matizadamente estas preguntas. 

3.4.2.1  Tipos de Ideas. 

Platón se pregunta: ¿De qué cosas puede haber Ideas? 

Si admitimos que a cada tipo de cosas corresponde una Idea, quizá existen también Ideas 

"de cosas ridículas, como por ejemplo, el cabello, el barro, la suciedad o cualquier 

otra cosa indigna y sin valor" (Parménides 130 c) 

Hasta este diálogo Platón había admitido sin dudar las Ideas de los objetos matemáticos 

(Semejanza-Desemejanza, Unidad-Pluralidad, etc.), las Ideas de valores (el Bien, la 

Belleza, la Justicia, etc.) y había dudado acerca de las Ideas de las cosas sensibles (Ser 

humano, fuego, agua, etc.) aunque se ocupa de ellas en su cosmogonía en el Timeo 

admitiéndolas. Sin embargo le parece absurdo que puedan existir Ideas que 

correspondan con cosas vulgares como las citadas arriba. Éstas son producto de la 

imperfección del mundo sensible - en concreto del principio de indeterminación, de caos, 

que es característico de la materia que lo compone -. 

3.4.2.2  Jerarquía de las Ideas y relación de las Ideas entre sí. 

Platón se pregunta: ¿Cómo se relacionan las Ideas entre sí?, Es decir, ¿Cuál es la 

jerarquía entre las Ideas?. Aquí se enfrenta directamente con las objeciones 

parmenídeas sobre el No-ser y la pluralidad. Lo desarrolla en el Sofista. 

a) Relación de las Ideas entre sí. 

Si queremos emitir juicios y razonar es imposible que lo hagamos sin relacionar unas 

Ideas con otras. Por ejemplo: "La Belleza es eterna" 

Aquí combino tres Ideas entre sí para poder conocerlas: la Idea de "Belleza", la Idea de 

"Ser" y la Idea de "Eternidad". 

Platón rompe el aislamiento e incomunicación de las Ideas, haciendo que éstas se 

comuniquen entre sí (sin perder su propia identidad) igual que ocurre en el razonamiento 

abstracto. 

Desde un punto de vista lógico las Ideas no pueden existir aisladas totalmente unas de 

otras pero ¿Hasta qué punto pueden mezclarse?. Es evidente la imposibilidad de que 

cada una de las Ideas se mezcle con todo, en tal caso todo se identificaría con todo. Las 

Ideas perderían su significación. Se concluye que algunas de ellas pueden relacionarse 

estrechamente entre sí, mientras que otras no pueden unirse en absoluto (por ejemplo 

las que son contrarias entre sí como el movimiento y el reposo). Ocurre lo mismo que las 



Platón 37 

letras para formar palabras. Por ejemplo, para formar sílabas del castellano puedo unir 

las letras "c" y "l" en el orden "cl" - por ejemplo en la palabra "clase"- pero no puedo 

hacerlo en el orden "lc". 

b) Crítica a las objeciones de Parménides sobre la pluralidad y el no-Ser. 

Si éste afirmaba que sólo se podía hablar de Ser (y nada más que del Ser), Platón 

piensa que se puede hablar de cinco Ideas fundamentales: Ser, Movimiento, 

Reposo, Identidad y Diferencia. Éstas poseen una significación más amplia que las 

demás. 

i. El Ser se combina con todas las demás Ideas, puesto que cada una de ellas es, de 

modo que este Ser es la realidad desde el punto de vista lógico. 

ii. Del mismo modo cada una de estas cinco es igual a sí misma -identidad- y 

diferente de las otras -diferencia-, es decir, no es las otras. Frente al No-ser 

absoluto de Parménides, Platón define el No-ser relativo, como alteridad, como 

lo otro. Tenemos así el No-Ser absoluto como no existir -existencial- y un No-Ser 

relativo como no ser otra cosa -predicado-. A partir de este momento no nos 

sentimos perplejos por el viejo problema de cómo una cosa puede ser y no ser: 

"Cada una de las Ideas contiene una cierta cantidad de ser junto a una 

cantidad infinita de no-ser" (ya que no-es otra cosa que ella misma). 

 

c) Jerarquía de las Ideas. 

El Mito de la Caverna implica, cuando menos, que hay una cierta jerarquización de 

las Ideas y que son las más fundamentales las de mayor amplitud predicativa 

quedando el puesto más alto a la Idea de Bien -causa última de la verdad y del ser de 

las cosas del mundo sensible-. 

Sin embargo Platón establece distintas jerarquías de Ideas en función de los distintos 

puntos de vista desde los que enfoca la teoría: 

i. En La República  en la que adopta un punto de vista ético - político es la Idea de 

Bien la que aparece como suprema, inmediatamente seguida por la Idea de Justicia 

y la Idea de Belleza. 

ii. En El Sofista, donde el punto de vista es lógico aparecen las Ideas de Ser, 

identidad, diferencia, Movimiento y Reposo. 



Platón 38 

3.4.3 GÉNESIS Y ESTRUCTURA DEL MUNDO SENSIBLE: LA COSMOGONÍA Y LA 

COSMOLOGÍA PLATÓNICAS. 

La pregunta aquí suscitada es: ¿Cómo se relacionan las Ideas con las cosas 

particulares? Platón intenta resolver el problema de la relación existente entre los dos 

mundos. Lo desarrolla en el Timeo. 

3.4.3.1 La cosmogonía platónica. 

Nos planteamos dos preguntas: 

1. ¿Por qué hay ser en las cosas sin ser éstas en un sentido pleno? 

2. ¿Cuál es el origen del mundo sensible? 

Puesto que sólo puede haber ciencia verdadera de los objetos estables y permanentes, es 

decir, del mundo de las Ideas, su cosmogonía aparece como una narración verosímil 

llena de conjeturas y suposiciones. Se nota la influencia pitagórica en ella. 

A diferencia del mundo inteligible que "es eterno y no nace jamás", el mundo sensible, 

que aquí denominaremos Cosmos, ha tenido que nacer "puesto que es visible y tangible, 

y porque tiene cuerpo". ¿Cómo se ha engendrado? : 

A. Su cosmogonía incluye los siguientes elementos: 

a) Una masa material preexistente - eterna -, móvil y caótica. Es el principio físico e 

indeterminado (al carecer de forma no es propiamente nada). El sustrato del mundo 

sensible. 

b) Las Ideas: que son el principio formal, el modelo - recordar que Idea, en griego 

eidos, significa forma o aspecto de una cosa- de acuerdo con el que se genera el 

mundo sensible. Las Ideas determinan, dan forma a la materia, surgiendo las cosas. 

c) No puede el azar ser el origen del Cosmos tal como afirmaban los atomistas (los 

movimientos de los átomos son impredecibles). El orden no puede ser el resultado 

azaroso del desorden, debe provenir de una inteligencia ordenadora (inspirada en el 

Nous de Anaxágoras). Ésta recibe en Platón el nombre de Demiurgo. 

B. Su cosmogonía sigue el siguiente proceso: 

a) El Demiurgo actúa sobre la materia eterna y caótica dotada de movimientos 

desordenados como en el atomismo. El Demiurgo es la causa activa e inteligente. 

b) Las Ideas sirven de modelo al Demiurgo a la hora de constituir el mundo. 

c) La función del Demiurgo es la de plasmar las Ideas (esencias) en la materia lo más 

perfectamente posible. La relación entre las Ideas y las cosas es una relación de 

modelo a copia. 

d) El Cosmos no es totalmente perfecto porque la materia introduce un factor de 

desorden y de indeterminación. 



Platón 39 

C. Interpretaciones del Demiurgo: 

a) Dios artífice que modela las cosas con las Ideas como modelo. No creador como el 

cristiano. 

b) Forma mítica de expresar la acción de las Ideas sobre la materia, como elemento 

configurador que impone a la materia una estructura y de esa manera proporciona 

inteligibilidad y consistencia a los seres del mundo físico. Sería, en línea pitagórica, 

la imposición del límite (más o menos proporción de Ideas, más o menos participación 

e imitación de cada una de ellas) sobre lo ilimitado -indeterminado- (la materia) dando 

como resultado las cosas particulares 

D. Modelo teleológico versus modelo mecanicista: la Idea de Bien y el Mal. 

a) El modelo platónico es teleológico, de telos que quiere decir fin. Es un modelo 

finalista: todo cuanto sucede lo hace de acuerdo con un fin. ¿Cuál será éste?, ¿Cuál 

será su Idea rectora? 

b) El Demiurgo tiene como fin ordenar la materia en el espacio de acuerdo con el modelo 

eterno -no es un modelo mecanicista como en Anaxágoras, donde el Nous, lo único 

que hacía era imprimir el primer movimiento-. 

c) El Bien como Idea suprema. El Demiurgo "ha querido que todas las cosas fueran 

buenas" y por lo tanto ha hecho el mundo mejor y más bello posible. Ha modelado 

el mundo por amor al Bien: el orden ha aparecido porque es mejor que el desorden. 

La Idea de Bien cúspide del mundo inteligible es la rectora al actuar el Demiurgo. 

d) El origen del Mal. Hizo la obra más perfecta posible animado por la Idea de Bien, el 

mal, lo negativo del mundo se debe a su elemento material, caótico e ininteligible. 

3.4.3.2 La cosmología platónica. 

El Cosmos es concebido como una totalidad en movimiento, una entidad animada, como 

un gigantesco ser vivo. Puesto que es un ser vivo posee alma: el alma del mundo -

formada por el Demiurgo- que todo lo mueve. 

Tiene la figura más perfecta: es esférico. Es finito. En el centro está la Tierra 

(geocentrismo) inmóvil (geoestática), siguen alrededor, como muñecas rusas, distintas 

esferas concéntricas (homocentrismo) que giran entorno a la Tierra portando los distintos 

cuerpos celestes. Todo está rodeado por la esfera de las estrellas fijas -que Platón considera 

dioses siguiendo aquí una religión astral-. Todos los cuerpos celestes se mueven de forma 

circular y uniforme entorno a la Tierra (dogmas platónicos sobre el movimiento 

celeste aceptados hasta la revolución científica del renacimiento) 

El movimiento conjunto está basado en armonías musicales y proporciones 

numéricas siguiendo las ideas pitagóricas. 

3.5 Teoría del conocimiento. 

Siguiendo con las preguntas que estábamos formulando, ahora abordamos el tema del 

conocimiento: 



Platón 40 

¿Qué relación existe entre las Ideas y nuestro conocimiento? 

La pregunta tiene dos aspectos distintos: 

a) ¿Cómo es posible el conocimiento?, ¿Qué es?: responderá a través de la Teoría de la 

anámnesis. 

b) ¿Qué tipos o grados hay de conocimiento? : lo desarrollará en el Símil de la Línea 

(se complementa con lo expuesto en el Mito de la caverna) 

3.5.1 TEORÍA DE LA ANÁMNESIS O REMINISCENCIA. 

¿Cómo puede acceder el ser humano a lo inteligible?, ¿Cómo puede alcanzar un 

conocimiento verdadero sobre el auténtico Ser? 

Los sofistas, con su general escepticismo, habían considerado que el conocer lo real era 

algo imposible para el ser humano. Argumentaban de la siguiente manera: no se puede 

buscar ni conocer aquello que todavía no se conoce, aún en el caso de ser hallado no podría 

ser reconocido; tampoco es posible buscar lo que ya se conoce, pues ya es conocido. 

Para superar tal aporía Platón recurrió a la teoría de la reminiscencia: el conocimiento 

consistirá en una forma de recuerdo, el emerger de algo que existe desde siempre en la 

interioridad de nuestra alma. 

En resumen, como crítica y superación de los sofistas: 

1. Frente al relativismo: las Ideas se presentan como una única verdad. 

2. Frente al escepticismo: Esa verdad se puede conocer porque conocer es recordar. 

 La teoría de la reminiscencia encaja perfectamente en su teoría de las Ideas y se 

sustenta en el supuesto defendido por él de la inmortalidad del alma. 

Teoría de la anámnesis (Conocer es recordar) 

Teoría de las Ideas  Inmortalidad del alma 

La presenta de dos formas: 

a) Presentación mítica: El recuerdo como evocación a partir de las cosas sensibles 

(desarrollada en el Menón, Fedón y el Fedro) Platón recoge aspectos de las doctrinas 

órfico-pitagóricas: inmortalidad del alma y metempsicosis o doctrina de la 

trasmigración de las almas (reencarnaciones) Las Ideas sólo pueden ser conocidas 

por contemplación directa en el mundo inteligible. El alma humana ha morado en 

ese mundo y ha contemplado allí las Ideas. Al entrar en el Mundo Sensible y unirse al 

cuerpo, olvida las Ideas. Sin embargo al contemplar las cosas concretas recuerda y 



Platón 41 

recupera algo de esa visión, extrae de sí misma la verdad que desde siempre posee. El 

conocimiento de las Ideas es, pues, recuerdo (anámnesis) de lo que hay en el alma. 

b) Presentación teórica: El recuerdo como fruto de la dialéctica y la inducción 

mayéutica (desarrollada en el Menón) Platón pone en práctica el método dialéctico de 

Sócrates: la mayéutica. Sócrates interroga a un esclavo sobre temas de geometría 

consiguiendo que solucione un problema relacionado con el teorema de Pitágoras. Si 

no había aprendido geometría anteriormente, como es el caso, y nadie le ha transmitido 

la solución, ha debido obtenerla por sí mismo, sólo puede haberla extraído de su 

interior, su alma ha recordado. Concluye de este hecho que cualquiera puede 

extraer de sí mismo verdades que no conocía, ha recordado algo olvidado que ya 

estaba en su interior. 

Vemos que Metempsicosis órfica y mayéutica socrática confluyen en su teoría del 

conocimiento. 

Teoría del conocimiento 

   Metempsicosis  Inducción mayéutica 

   (Doctrinas órficas)   (Sócrates) 

La reminiscencia 

El conocimiento consiste en el recuerdo de ideas que son las verdaderas realidades 

contempladas anteriormente por el alma. 

Sócrates. -Ya te dije poco antes, Menón, que eres taimado; ahora preguntas si puedo 

enseñarte yo, que estoy afirmando que no hay enseñanza, sino reminiscencia, 

evidentemente para hacerme en seguida caer en contradicción conmigo mismo. 

Menón. -¡No, por Zeus, Sócrates! No lo dije con esa intención, sino por costumbre. 

Pero, si de algún modo puedes mostrarme que en efecto es así como dices, muéstramelo. 

Sócrates. -¡Pero no es fácil! Sin embargo, por ti estoy dispuesto a empeñarme. Llámame 

a uno de tus numerosos servidores que están aquí, al que quieras, para que pueda 

demostrártelo con él. (...) 

Sócrates. -¿Ves, Menón, que yo no le enseño nada, sino que le pregunto todo? (...) 

Sócrates. -Entonces, ¿llegará a conocer sin que nadie le enseñe, sino sólo preguntándole, 

recuperando él mismo de sí mismo el conocimiento? 

Menón. -Sí. 

Sócrates. -¿Y este recuperar uno el conocimiento de sí mismo, no es recordar? 

Menón. -Por supuesto. 



Platón 42 

Sócrates. -El conocimiento que ahora tiene, ¿no es cierto que o lo adquirió, acaso, 

alguna vez o siempre lo tuvo? 

Menón. -Sí. 

Sócrates. -Si, pues, siempre lo tuvo, entonces siempre también ha sido un conocedor; y 

si, en cambio, lo adquirió alguna vez, no será por cierto en esta vida donde lo ha 

adquirido. ¿O le ha enseñado alguien geometría? Porque éste se ha de comportar de la 

misma manera con cualquier geometría y con todas las demás disciplinas. ¿Hay, tal vez, 

alguien que le haya enseñado todo eso? Tú tendrías, naturalmente, que saberlo, puesto 

que nació en tu casa y en ella se ha criado. 

Menón. -Sé muy bien que nadie le ha enseñado nunca. 

Sócrates. -¿Tiene o no tiene esas opiniones? 

Menón. -Indudablemente las tiene, Sócrates. 

Sócrates. -Si no las adquirió en esta vida, ¿no es ya evidente que en algún otro tiempo 

las tenía y las había aprendido? 

Menón. -Parece. 

Sócrates. -¿Y no es ése, tal vez, el tiempo en que él no era todavía un hombre? 

Menón. -Sí. 

Sócrates. -Si, pues, tanto en el tiempo en que es hombre, como en el que no lo es, hay en 

él opiniones verdaderas, que, despertadas mediante la interrogación, se convierten en 

fragmentos de conocimientos, ¿no habrá estado el alma de él, en el tiempo que siempre 

dura, en posesión del saber? Es evidente, en efecto, que durante el transcurso del tiempo 

todo lo es y no lo es un ser humano. 

Platón, Menón, 81e-86a 

3.5.2 GRADOS DEL SER / GRADOS DEL CONOCER: EL SÍMIL DE LA LÍNEA. 

Platón considera que se da una correspondencia o proporcionalidad entre el ser y el 

conocer: sólo lo máximamente Ser puede ser plenamente cognoscible, el no-Ser 

resulta incognoscible. 

JUSTIFICACIÓN DE LA TEORÍA DE LA REMINISCENCIA DESDE SU CONCEPCIÓN DE LAS IDEAS. 

Si existen en nosotros las Ideas de igualdad o de figuras geométricas, perfectas, éstas no 

pueden proceder del mundo de los sentidos donde no hay dos cosas exactamente iguales ni 

cosas que reproduzcan perfectamente las figuras geométricas. Hay un desnivel entre los 

datos de los sentidos y las nociones que poseemos, si no han podido proceder de lo sensible, 

que sólo nos proporciona un conocimiento imperfecto, estas nociones han debido estar  en 

nuestro interior, no son nuevas, las recordamos (innatismo de las Ideas). El alma  posee 

originariamente estas nociones Ideales, el recuerdo es posible por la visión que el alma ha 

tenido del mundo de las Ideas, de las realidades objetivas por excelencia. El contacto con las 

cosas despierta el recuerdo de las Ideas contempladas por el alma anteriormente. 



Platón 43 

 El conocer es relativo cuando hablamos de cosas relativas (lo que no es propiamente o 

tiene poca entidad) y mudables: las cosas del mundo sensible. 

 El conocer es absoluto cuando hablamos de cosas absolutas: las Ideas. 

Lo sensible al ser mezcla de Ser y no-Ser (materialidad = imperfección, indeterminación) 

no puede ser objeto de ciencia, sólo de opinión, que al igual que el objeto tratado es 

mudable e insegura. Para hablar con pleno sentido de la realidad sensible hay que 

vincularla a su causa, las Ideas. 

Las Ideas al presentar los rasgos de permanencia, objetividad, valor absoluto y ordenación 

sistemática sí que pueden dar lugar a un discurso que reciba el nombre de ciencia. 

El objetivo de Platón, tanto al postular la teoría de las Ideas, como al describir los tipos 

de conocer que se corresponden a los niveles de realidad, es escapar del relativismo 

de los sofistas para los que la verdad no tiene un significado estable y absoluto. Sólo 

fijando un criterio de verdad absoluto y garantizando un conocer certero de lo real, se 

podrán fundamentar criterios sólidos políticos y morales, se podrá legislar de manera justa 

y organizar la sociedad adecuadamente. La permanencia y estabilidad de las Ideas 

garantizan su carácter absoluto, fundamento de una verdad segura e inmutable. 

3.5.2.1 Opinión (doxa) y ciencia (episteme) 

Al igual que existen dos grados de realidad, existen dos grados de conocimiento que 

garantizan distintos niveles de certeza. 

a) Un conocer inteligible, fiable, llamado ciencia (episteme), que tiene por objeto las 

Ideas. 

b) Un conocer sensible, poco fiable llamado opinión (doxa) que tiene por objeto el 

mundo material y sensible. 

Cada nivel de conocimiento presenta dos grados: 

 



Platón 44 

 

Símil de la línea: grados del conocimiento y grados del ser 

Las imágenes del mundo visible nos proporcionan meras opiniones. El verdadero 

conocimiento consiste en la contemplación de lo que es inteligible. 

-Piensa entonces, como decíamos, cuáles son los dos (el bien y el sol) que reinan: uno, el 

del género y ámbito inteligibles; otro, el del visible, y no digo "el del cielo" para que no 

creas que hago juego de palabras. ¿Captas estas dos especies, la visible y la inteligible? 

-Las capto. 

-Toma ahora una línea dividida en dos partes desiguales; divide nuevamente cada 

sección según la misma proporción, la del género de lo que se ve y otra la del que se 

intelige, y tendrás distinta oscuridad y claridad relativas; así tenemos primeramente, en 

el género de lo que se ve, una sección de imágenes. Llamo "imágenes" en primer lugar a 

las sombras, luego a los reflejos en el agua y en todas las cosas que, por su constitución, 

son densas, lisas y brillantes, y a todo lo de esa índole. ¿Te das cuenta? 

-Me doy cuenta. 

-Pon ahora la otra sección de la que ésta ofrece imágenes, a la que corresponden los 

animales que viven en nuestro derredor, así cómo todo lo que crece, y también el género 

íntegro de cosas fabricadas por el hombre. 

-Pongámoslo. 

-¿Estás dispuesto a declarar que la línea ha quedado dividida, en cuanto a su verdad y no 

verdad, de modo tal que lo opinable es a lo cognoscible como la copia es a aquello de lo 

que es copiado? 

-Estoy muy dispuesto. 

-Ahora examina si no hay que dividir también la sección de lo inteligible. 

-¿De qué modo? 

-De éste. Por un lado, en la primera parte de ella, el alma, sirviéndose de las cosas antes 

imitadas como si fueran imágenes, se ve forzada a indagar a partir de supuestos, 

marchando no hasta un principio sino hacia una conclusión. Por otro lado, en la segunda 

parte, avanza hasta un principio no supuesto, partiendo de un supuesto y sin recurrir a 

imágenes -a diferencia del otro caso-, efectuando el camino con Ideas mismas y por 

medio de Ideas. 



Platón 45 

Platón, La república, libro VI, 509d-510b 

3.5.2.2  La opinión (doxa): imaginación (eikasía) y creencia (pistis) 

a) El nivel más bajo de la opinión lo lama eikasía: se basa en la percepción tiene por 

objeto las representaciones de la realidad sensible (dibujos, sombras, reflejos...) y la 

imaginación construida a partir de ellas. 

Quienes profieren juicios equivocados sobre el mundo exterior se encuentran en 

una situación de eikasía, es decir, de imaginación. Parece que Platón quiere decir que 

el estado mental del que profiere un juicio falso es parecido al de aquel que toma las 

visiones de las imaginaciones o de los sueños como cosas reales o verdaderas. 

b) El segundo nivel más elaborado, pero también fundado en la observación sensible es la 

pistis o creencia: intenta dar razón de lo sensible a partir de hipótesis explicativas 

ajustadas a las observaciones. Se sirve del método hipotético-deductivo. Tiene por 

objeto las cosas particulares, sin embargo para Platón no puede haber ciencia de ellas 

por carecer éstas de estabilidad y plena realidad. 

Nosotros podemos poseer una creencia razonable, basados en la experiencia 

pasada, de que el cosmos y sus leyes tendrán en el futuro un funcionamiento uniforme 

y similar al del pasado. Más no poseemos absoluta certeza de ello. Además, el reino 

de la contingencia - por ejemplo, las constituciones políticas- es incorrecto y / o 

injusto. Debemos ajustarlo a un modelo o paradigma perfecto, ideal 

3.5.2.3  La ciencia (episteme): pensamiento (dianoia) e inteligencia (noesis) 

La ciencia no sólo apunta a un objeto diferente, también es de naturaleza distinta, se basa 

en el Entendimiento. 

a) Su primer grado se  denomina dianoia: razonamiento o razón demostrativa 

(discursiva) Su objeto son las entidades matemáticas y su método el axiomático-

deductivo: se parte de unos axiomas (por ejemplo: punto, segmento, triángulo, etc.) -

que no se demuestran- y se obtienen conclusiones. No es perfecto porque los axiomas 

son hipótesis y porque se ayuda de representaciones sensibles para facilitar su 

discurrir. Las matemáticas sirven de puente, facilitan el tránsito del mundo sensible al 

inteligible. 

Lo específico de este tipo de conocimiento radica en que se trata de un conocimiento 

deductivo, así como en su coherencia interna, es decir, en la carencia de toda 

contradicción. Lo característico de los sensibles particulares es que en ellos anida la 

contradicción. 

b) El grado más elevado es la noesis: visión inmediata, intuición intelectual, de las 

Ideas, saber absoluto pleno y verdadero. Para alcanzar la noesis Platón nos remite a 

la dialéctica como método de análisis conceptual que permite descubrir el orden 

jerarquizado de las Ideas y ubicar a cada una en su lugar correspondiente, ese 

orden es a su vez el conocimiento al que muy pocos ser humanos tienen acceso. 

El entendimiento en la noesis que deja de lado todos los elementos sensibles, 

captando las Ideas y sus relaciones, vínculos de inclusión-exclusión (como hacía en 



Platón 46 

el Sofista), elevándose de Idea en Idea hasta la suprema: la Idea de Bien. A este 

momento se le denomina dialéctica ascendente. (Recordar que aquí la dialéctica sigue 

siendo el método socrático de indagación y depuración de conceptos, que en Platón son 

Ideas objetivas) 

Hay también un momento de dialéctica descendente (recordar el camino de vuelta en 

el Mito de la Caverna) que consiste en partir de la Idea suprema o de Ideas 

generales para precisar el lugar concreto de una Idea en la estructura ordenada y 

jerárquica del mundo de las Ideas sin recurrir para nada a la experiencia. 

Así, el verdadero conocimiento no se obtiene por la experiencia (sensible) sino por 

la reflexión y el estudio. Existen realidades, como lo bueno, lo igual, lo bello, etc. 

que son absolutamente verdaderas, si bien no pueden ser captadas por los sentidos 

corporales. Sólo pueden ser captadas a través de un proceso semejante al matemático, 

una vez liberada la mente, en la medida de lo posible, de los errores de los sentidos. 

Comparación entre dianoia y noesis 

El matemático da por supuestas ciertas nociones, tales como lo par y lo impar, etc. De estas 

nociones, que no admiten demostración, es de donde parte en su marcha deductiva hacia las 

conclusiones, marcha en la cual no puede apoyarse en las Ideas puras, sino que ha de recurrir 

a representaciones materiales de estas Ideas. 

En cambio el dialéctico parte también de hipótesis (dando también por sentada, por ejemplo, la 

noción de lo justo); pero estas hipótesis no son más que algo provisional, son peldaños o 

trampolines o cualquier cosa que sirva para pasar de uno a otro estadio en la marcha. Así va 

ascendiendo paso a paso hacia el principio de todo, un principio no hipotético, y en esta 

ascensión no se ve obligado a recurrir a nada que no sean las Ideas tomadas en sí mismas. 

Cuadro resumen Grados del Ser / Grados del conocer  (Grados/Método/Disciplina) 

 



Platón 47 

3.6 Antropología: concepción dualista del ser humano. 

Platón considera que el ser humano está compuesto por dos elementos distintos, unidos 

accidentalmente: cuerpo y alma. En esta visión dualista resulta de la confluencia entre la 

influencia órfico-pitagórica, y elementos de carácter metafísico de la propia filosofía 

platónica (sin esta concepción difícilmente podría explicar su teoría del conocimiento) 

La desarrolla en sus diálogos de madurez: el Fedón, el Fedro y La República. 

La antropología platónica se desarrolla a través de los siguientes supuestos: 

a) La inmortalidad del alma. 

b) Teoría de la metempsicosis: creencia en la reencarnación y la trasmigración de las 

almas. 

c) Doctrina del soma-sema: el cuerpo (mortal y material) es una cárcel para el alma 

(que es inmortal y afín a las Ideas) 

3.6.1 EL ALMA (PSIQUE) EN LOS GRIEGOS. 

La existencia del alma para los pensadores griegos está fuera de toda duda, lo que se 

debate es su naturaleza. 

En los relatos míticos el alma está vinculada a creencias religiosas. 

En la reflexión filosófica, sin renunciar a esta primera dimensión, le asignaron una 

función vital y cognoscitiva: el alma es concebida como el principio de la vida, aquello 

en virtud de lo cual el ser vivo está vivo, o como la faceta racional que distingue a los 

seres humanos de los otros seres vivos. 

a) Los que conciben el alma como principio vital asignarán alma a todo ser con 

movimiento propio, y no tendrá sentido plantear el tema de la inmortalidad, pues 

lo propio del alma es dar vida al cuerpo en el que está. 

b) Los que piensan en el alma como factor que posibilita el conocimiento, asignan el 

alma sólo al ser humano y podrán hablar de inmortalidad, aunque tendrán 

dificultades a la hora de establecer la relación existente entre el cuerpo y el alma. 

En los pensadores griegos se entremezclan ambas concepciones, Platón sobrevalorará la 

faceta cognoscitiva, mientras que Aristóteles lo hace con la faceta vital. 

RESUMEN 

 Función vital Función Cognoscitiva 

Se asocia a la Vida Racionalidad 

Posibilita el movimiento (por uno mismo) el conocimiento (que nos diferencia 

del resto de los animales) 

La poseen todos los seres con movimiento propio sólo el ser humano 

Inmortalidad no tiene sentido plantearla tiene sentido plantearla 

Pone el acento en ella Aristóteles Platón 



Platón 48 

3.6.2 DEMOSTRACIONES DE LA INMORTALIDAD DEL ALMA. 

a) Metafísica: Desde la Teoría de las Ideas. 

El más destacado argumento que utiliza es el siguiente: el alma es capaz se conocer lo 

inteligible, las Ideas inmutables y eternas, para poder captarlas ha de poseer una 

naturaleza afín (lo semejante conoce a lo semejante): si aquellas son inmutables y 

eternas también el alma debe serlo. 

A la doble dimensión del mundo se corresponde una más marcada dualidad en el ser 

humano: cuerpo y alma captan respectivamente lo sensible y lo inteligible. 

b) Gnoseológica: Desde su Teoría de la Anámnesis. 

Se basa en la Idea de la reminiscencia, ésta sólo es posible si el alma es inmortal (ver 

texto del Fedón sobre la inmortalidad del alma -sólo el primer párrafo-). Si conocer es 

recordar, es preciso que el alma viviera antes en una realidad donde ha podido 

contemplar lo que ahora recuerda, por lo tanto, vive desde siempre y es inmortal. 

c) Ético-moral. 

Además de los intereses gnoseológicos también concurren en la necesidad de afirmar la 

inmortalidad del alma intereses morales. Si con la muerte pereciera el alma, quedarían 

sin base los principios morales que postulan un premio para la virtud y el castigo 

para el vicio o la maldad. En la República se explica cómo se aplica esta justicia post-

mortem en el Mito de Er.  

3.6.3 TEORÍA DE LA METEMPSICOSIS. 

1. ¿Cómo vive el alma en el mundo de las Ideas? 

El alma es inmortal existe desde siempre, y originariamente vive en el mundo de las 

Ideas: ¿Cómo? Para describirlo recurre a la doctrina pitagórica de la metempsicosis que 

amplía y presenta en dos versiones míticas, veamos ahora la primera: 

Mito del carro alado. (En el Fedón) Se compara al alma con un carro de dos caballos 

alados conducido por un auriga. Éste representa el aspecto racional del ser humano, los 

dos caballos, uno bueno el ímpetu, el coraje, el otro malo, rebelde, el deseo. El auriga 

debe imponer su dirección a los caballos, dirigirles correctamente hacia el mundo divino 

de las Ideas, pero la conducción es difícil y los seres humanos que viven muy apegados a 

lo terreno son incapaces de remontar el vuelo hacia ese universo celeste. 

El símil del alma 

El alma humana es comparada a un carro alado conducido por dos caballos. 

Describir cómo es, exigiría una exposición que en todos sus aspectos únicamente un 

dios podría hacer totalmente, y que además sería larga. En cambio, decir a lo que se 

parece implica una exposición al alcance de cualquier hombre y de menor extensión. 

Hablemos, pues, así. Sea su símil el de la conjunción de fuerzas que hay entre un tronco 

de alados corceles y un auriga. Pues bien, en el caso de los dioses los caballos y los 

aurigas todos son buenos y de buena raza, mientras que en el de los demás seres hay una 

mezcla. En el nuestro, está en primer lugar el conductor que lleva las riendas de un tiro 



Platón 49 

de dos caballos, y luego los caballos, entre los que tiene uno bello, bueno y de una raza 

tal, y otro que de naturaleza y raza es lo contrario de éste. De ahí que por necesidad sea 

difícil y adversa la conducción de nuestro carro. Pero ahora hemos de intentar decir la 

razón por la que un ser viviente es llamado mortal e inmortal. Toda alma se cuida de un 

ser inanimado y recorre todo el cielo, aunque tomando cada vez una apariencia distinta. 

Mientras es perfecta y alada camina por las alturas y rige al universo entero; pero 

aquélla que ha perdido las alas es arrastrada hasta alcanzar algo sólido en donde se 

instala, tomando un cuerpo terrenal que da la impresión de moverse a sí mismo, gracias 

a su virtud. Llámase ser viviente al conjunto de este ajuste entre alma y cuerpo, que 

recibe además la denominación de mortal. (...) La causa, empero, de la pérdida de las 

alas, que determina el que éstas se le caigan al alma, considerémosla. Es más o menos la 

siguiente. 

La propiedad natural del ala es la de levantar lo pesado a lo alto, elevándolo a la región 

donde habita el linaje de los dioses, y de un modo o de otro es dentro de las partes del 

cuerpo lo que más ha participado de la naturaleza divina. Pero lo divino es bello, sabio, 

bueno y reúne cuantas propiedades hay semejantes. Con ellas precisamente se crían y 

crecen en grado sumo las alas del alma, mientras que con lo feo, lo malo y los vicios 

contrarios a aquéllas se consumen y perecen. 

Platón, Fedro, 246a-e 

Las "alas" de los caballos crecen con el conocimiento que se adquiere de las Ideas, ya 

que depende de éste el que seamos capaces de obrar virtuosamente. Su robustez depende 

del modo de vida que se haya llevado mientras uno ha estado encarnado: si se ha 

dedicado al conocimiento y a la práctica de la virtud o no. 

2. ¿Cómo se produce el círculo de las reencarnaciones? 

La segunda versión mítica de la teoría de la metempsicosis nos la ofrece a través del:  

Mito de Er. (En La República). Er es un guerrero que poco antes de ser incinerado 

regresa de la muerte y nos explica cómo se aplica la justicia post-morten. Según cómo 

haya obrado, bien o mal, el alma mientras estaba encerrada en un cuerpo en el mundo 

sensible se le juzga castigándola con mil años vagando por el Hades o premiándola con mil 

años de feliz contemplación del mundo de las Ideas. Después de este tiempo y antes de 

volver a encarnarse cada uno elige el modo de vida que llevará en su próxima 

reencarnación. Luego bebe el agua del olvido y cae en la Tierra. La elección será más 

adecuada cuanto más elevada sea la sabiduría del elector, de ahí la importancia de la 

filosofía y su anhelo de sabiduría. 

La unión de conocimiento y virtud explica cómo es posible el salirse del círculo de las 

reencarnaciones. Cuanto más dedicado al conocimiento se ha estado en la vida terrenal 

más virtuoso se es, y por lo tanto, más robustas son las alas. Ello hace posible, post-

morten, más duradera la observación del mundo de las Ideas, hasta el punto de poder 

llegar a salirse del círculo de las reencarnaciones. 

3. ¿Cómo se ha de vivir en el mundo sensible? 

De su concepción del alma, en su mezcla de elementos metafísicos y religiosos, se siguen 

algunos aspectos paradójicos: 



Platón 50 

a) La filosofía es una preparación para la muerte. El alma debe huir del cuerpo, deseo 

de muerte. Ésta es un suceso que sólo afecta al cuerpo, el alma se beneficia al unirse a 

lo inteligible: se inicia la auténtica vida del alma (vida espiritual) Huida del cuerpo y 

búsqueda de lo inteligible. 

b) Huida del mal a través del conocimiento y la virtud, intento de adquirir justicia, 

sabiduría, la medida de todas las cosas, clave del mundo ideal al que se aspira. El alma 

debe huir del mundo, representante del mal. El mal no es eliminable, es lo opuesto  

y el correlato necesario al Bien, aunque se circunscribe al mundo sensible y mortal (no 

puede estar en el ámbito divino de lo suprasensible) 

c) Mientras permanece unida al cuerpo, la tarea fundamental del alma es su 

purificación, prepararse para la contemplación de las Ideas. La impureza proviene 

del cuerpo, de sus necesidades, deseos y pasiones. La purificación del conocimiento de 

las Ideas que nos lleva a la virtud y al Bien, que hará robustecer nuestras alas y 

disciplinar los distintos aspectos de nuestra alma. 

Platón retoma el valor purificativo del conocimiento, de la ciencia que ya señalaron los 

pitagóricos: la idea órfica de la purificación. Ésta se da al trascender lo sensible y 

poseer lo inteligible, uniéndose con lo espiritual que le es similar. La ciencia, el 

conocimiento, son un medio de ascenso en la búsqueda de perfección intelectual y 

moral. 

d) La virtud consiste en esa purificación del alma, la dialéctica ascendente es el 

camino de la purificación. 

3.6.4 EL AMOR PLATÓNICO. 

Eros es también una fuerza de la que se nutren las alas en su crecimiento. 

El amor platónico sólo es concebido como una relación entre los que se consideran 

iguales, así pues será un amor entre hombres, un amor homosexual. 

Se establece entre un adolescente (el amado) y un adulto (el amante) en una relación de 

pederastia que no es principalmente física sino intelectual o pedagógica. El amante inicia 

o educa al amado en los misterios del amor y en otras cuestiones vitales. 

Es un amor que progresivamente se va idealizando y sublimando partimos de la 

observación de los bellos cuerpos jóvenes de los efebos en la palestra y por ascensión 

dialéctica vamos progresando cada vez más hasta alcanzar la Idea de Belleza. 

El iniciador en los misterios del Amor acostumbrará al iniciando a dirigirse a los bellos 

cuerpos, a enamorarse primero de uno y a engendrar en él bellos discursos, para ena-

morarse después de todos los cuerpos bellos, percatado de que la hermosura existente en 

todos tiene una misma raíz, superando la atracción que le impele y le vincula a uno solo. 

Pasará después a amar la belleza de las almas, por estimarla superior a la hermosura de los 

cuerpos; de aquí se remontará al amor de la belleza de las normas de conducta; luego, al de 

las ciencias, hasta llegar de repente, una vez habituado a poner su mirada en ese inmenso 

mar de la belleza, a la «visión de algo que por naturaleza es admirablemente bello», eterno 

e inmutable: la forma ideal de la belleza en la que participan todas las cosas bellas. Y ése 

es el momento, el único momento, en el que adquiere valor la vida del ser humano. 



Platón 51 

El amor platónico 

Proceso de ascensión dialéctica impulsado por Eros hacia la Idea de Belleza. 

Estos son los misterios del amor, Sócrates, en los que incluso tú pudieras iniciarte. Pero 

en aquellos que implican una iniciación perfecta, y el grado de la contemplación, a los 

que éstos están subordinados si se procede con buen método, en esos no sé si seria capaz 

de iniciarte. Te los diré en todo caso y pondré toda mi buena voluntad en el empeño. 

Intenta seguirme si eres capaz. Es menester -comenzó-, si se quiere ir por el recto 

camino hacia esta meta, comenzar desde la juventud a dirigirse hacia los cuerpos bellos 

y, si conduce bien el iniciador, enamorarse primero de un solo cuerpo y engendrar en él 

bellos discursos; comprender luego que la belleza que reside en cualquier cuerpo es 

hermana de la que reside en el otro y que, si lo que se debe perseguir es la belleza de la 

forma, es gran insensatez no considerar que es una sola e idéntica cosa la belleza que 

hay en todos los cuerpos. Adquirido este concepto, es menester hacerse enamorado de 

todos los cuerpos bellos y sosegar ese vehemente apego a uno solo, despreciándolo y 

considerándolo de poca monta. Después de eso, tener por más valiosa la belleza de las 

almas que la de los cuerpos, de tal modo que si alguien es discreto de alma, aunque 

tenga poca lozanía, baste ello para amarle, mostrarse solícito, engendrar y buscar 

palabras tales que puedan hacer mejores a los jóvenes, a fin de ser obligado nuevamente 

a contemplar la belleza que hay en las normas de conducta y en las leyes y a percibir que 

todo ello está unido por parentesco a sí mismo, para considerar así que la belleza del 

cuerpo es algo de escasa importancia. Después de las normas de conducta, es menester 

que el iniciador conduzca a las ciencias para que el iniciado vea a su vez la belleza de 

éstas, dirija su mirada a toda esa belleza, que ya es mucha, y no sea en lo sucesivo 

hombre vil y de mezquino espíritu por servir a la belleza que reside en un solo ser, 

contentándose, como un criado, con la belleza de un mancebo, de un hombre o de una 

norma de conducta, sino que vuelva su mirada a ese inmenso mar de la belleza y su 

contemplación le haga engendrar muchos, bellos y magníficos discursos y pensamientos 

en inagotable filosofía, hasta que, robustecido y elevado por ella, vislumbre una ciencia 

única, que es tal como la voy a explicar y que versa sobre una belleza que es así. Procura 

-agregó- prestarme toda la atención que te sea posible. En efecto, el que hasta aquí ha 

sido educado en las cuestiones amorosas y ha contemplado en este orden y en debida 

forma las cosas bellas, acercándose ya al grado supremo de iniciación en el amor, ad-

quirirá de repente la visión de algo que por naturaleza es admirablemente bello, aquello 

precisamente, Sócrates, por cuya causa tuvieron lugar todas las fatigas anteriores, que en 

primer lugar existe siempre, no nace ni muere, no crece ni decrece, que en segundo lugar 

no es bello por un lado y feo por el otro, ni tampoco unas veces bello y otras no, ni bello 

en un respecto y feo en el otro, ni aquí bello y allí feo, de tal modo que sea para unos 

bello y para otros feo. Tampoco se mostrará a él la belleza, pongo por caso, como un 

rostro, unas manos, ni ninguna otra cosa de las que participa el cuerpo, ni como un 

razonamiento, ni como un conocimiento, ni como algo que exista en otro ser, por 

ejemplo, en un viviente, en la tierra, en el cielo o en otro cualquiera, sino la propia 

belleza en sí que siempre es consigo misma específicamente única  en tanto que todas 

las cosas bellas participan de ella en modo tal, que aunque nazcan y mueran las demás, 

no aumenta ella en nada ni disminuye, ni padece nada en absoluto. Así pues, cuando a 

partir de las realidades visibles se eleva uno a merced del recto amor de los mancebos y 

se comienza a contemplar esa belleza de antes, se está, puede decirse, a punto de 

alcanzar la meta. He aquí, pues, el recto método de abordar las cuestiones eróticas o de 

ser conducido por otro: empezar por las cosas bellas de este mundo teniendo como fin 

esa belleza en cuestión y, valiéndose de ellas como de escalas, ir ascendiendo 

constantemente, yendo de un solo cuerpo a dos y de dos a todos los cuerpos bellos y de 

los cuerpos bellos a las bellas normas de conducta, y de las normas de conducta a las 

bellas ciencias, hasta terminar, partiendo de éstas, en esa ciencia de antes, que no es 

ciencia de otra cosa sino de la belleza absoluta, y llegar a conocer, por último, lo que es 



Platón 52 

la belleza en sí. Ese es el momento de la vida, ¡Oh querido Sócrates!. -dijo la extranjera 

de Mantinea- en que más que en ningún otro, adquiere valor el vivir del hombre: cuando 

éste contempla la belleza en sí. 

El Banquete 210b-212a 

3.6.5 PSICOLOGÍA: ASPECTOS O "PARTES" DEL ALMA. 

Lo desarrolla en las obras de madurez -el Fedro y La República-, más allá del simple 

dualismo, intenta describir la complejidad del psiquismo humano. 

Si el alma es similar a las Ideas y éstas son indivisibles no sería correcto hablar de partes 

del alma. Es por ello mejor hablar de aspectos. En línea con el mito del carro alado Platón 

distingue tres con sus características y virtudes correspondientes: 

Aspectos, funciones y ubicación: 

Cada parte tiene una función encomendada que puede ser realizada correcta o 

incorrectamente: 

a) Aspecto racional, cuya misión es el conocimiento, la ubica en la cabeza. (Se 

identifica con el auriga.) 

b) Aspecto irascible o emotivo, en la que residen los impulsos nobles, los deseos de 

fama, honor y la rebelión ante lo injusto, está situada en el pecho. (Se identifica con 

el caballo blanco, el bueno.) 

c) Aspecto concupiscible que apetece los placeres corporales y está alojada en el 

abdomen. (Se identifica con el caballo negro, el malo.) 

3.6.6 ÉTICA. 

A cada facultad le corresponde una virtud (funcionamiento adecuado) 

RESUMEN 

Antropología Psicología Ética Política 

Mito del Carro alado Aspecto Función Ubicación Virtud Clase social 

Auriga Racional Conocimiento cabeza prudencia 

(sophia) 

Gobernantes: 

Filósofo rey 

Caballo bueno Irascible Impulsos 

nobles 

pecho fortaleza 

(andreia) 

Guardianes y 

guerreros 

Caballo malo Concupiscible Placeres 

corporales 

abdomen moderación 

(sophrosyne) 

Productores: 

agricultores y 

artesanos 

 

a) Aspecto racional: le corresponde la prudencia: consiste en saber actuar en cada 

momento de la manera adecuada. 



Platón 53 

b) Aspecto irascible: le corresponde la fortaleza: el coraje de realizar las decisiones 

tomadas. 

c) Aspecto concupiscible: le corresponde la moderación. 

 Funcionamiento perfecto: la justicia (dike) y la felicidad (eudemonia). 

El aspecto racional debe guiar a las otras facultades, el alma que actúa ordenadamente 

es aquella que respeta esta jerarquía de funciones. 

La justicia: consistirá en la sumisión al aspecto racional de las otras dos vertientes. 

Será la virtud más importante pues en el alma justa se refleja este orden. 

La felicidad: la justicia garantiza o es equivalente a un equilibrio interior, esta armonía 

es lo que entenderá por felicidad, que a la vez es contemplación de las Ideas por ser 

predominio de lo racional. 

3.7 Política. 

Aquí describimos la primera utopía, el primer diseño del Estado ideal realizado por Platón 

en la República
5
. No olvidemos que este es el objetivo último de toda su filosofía: el 

deseo de reformar la Polis. 

3.7.1 EL ORIGEN DE LA SOCIEDAD. 

¿Cuál es el origen de la sociedad?, ¿Cuál es el origen de la Política? : 

El origen de la sociedad se puede explicar a partir de la constatación del hecho de que 

ningún ser humano se basta a sí mismo, puesto que necesita muchas cosas: "La primera 

de ellas es la provisión de alimentos para mantener la existencia y la vida". Todos nos 

necesitamos mutuamente; formamos una sociedad y cada uno aporta su especialidad 

a la comunidad. 

El origen de la Política -de Polis, ciudad- está en el diseño de una forma de 

organización y administración de los asuntos de la ciudad -sociedad- que pueda 

resolver la satisfacción de las necesidades humanas. Y se pregunta Platón: "¿Cómo 

atenderá la ciudad a la provisión de tantas cosas?, ¿No habrá alguno que sea labrador, otro 

albañil, y otro tejedor?". 

3.7.2 DIVISIÓN DEL TRABAJO Y CLASES SOCIALES: ANALOGÍA INDIVIDUO-
SOCIEDAD. 

A partir de estas necesidades Platón establece la división del trabajo. Esta división es 

la propia de tres tipos básicos de actividades. Las disposiciones naturales de cada 

ciudadano determinan las distintas actividades sociales para proveer la ciudad. 

                                                 

5
 El término griego sería Politeia. 



Platón 54 

Esta división se explica en el Mito de los Metales y se fundamenta en los tres aspectos 

que destacó en el alma humana. 

1. Mito de los Metales. 

"Al formaros, los dioses hicieron entrar oro en la composición de cuantos están 

capacitados para mandar; plata en la composición de los auxiliares (guardianes y 

guerreros); bronce y hierro, en la de los labradores y demás artesanos". 

Aquí tenemos esbozadas las tres clases sociales en que Platón divide la polis. 

2. La organización de la sociedad: Las clases sociales. 

Debemos recordar que en cada ser humano predomina algún rasgo o faceta, que había 

distintos tipos de personalidad. Platón va a establecer una correspondencia entre el 

aspecto que domine en cada tipo de ser humano y su lugar en el cuerpo social: esto 

dará origen a las distintas clases sociales. 

Su organización de la sociedad está estrictamente jerarquizada. No todos los seres 

humanos están igualmente dotados por naturaleza ni deben realizar las mismas 

funciones. En cada uno predomina un aspecto del alma, y ha de ser educado de acuerdo 

con las funciones que deba realizar (idéntica educación y funciones para los hombres 

que para las mujeres): el Estado platónico es ante todo una institución educativa. 

a) La clase de los artesanos y labradores. 

Se corresponde con aquel tipo de persona donde domina el aspecto concupiscible del 

alma. 

Es la clase social que ofrece los recursos suficientes para satisfacer necesidades básicas 

(alimentos, etc.), mediante un trabajo productivo: Bienes y servicios.  

b) La clase de los guardianes o guerreros. 

Se corresponde con aquel tipo de persona donde domina el aspecto irascible del alma. 

Es una clase especial para defender la ciudad de los invasores, "extranjeros" o bárbaros. 

Y también defender internamente de cualquier conflicto entre los ciudadanos. Es la 

clase más importante puesto que de ella saldrán los gobernantes (los mejores de entre los 

guardianes) 

En su libro La República trata abundantemente de la educación de esta elite, así como la 

clase de los gobernantes, porque de estos grupos dependerá todo el buen funcionamiento 

de la ciudad. Tienen un régimen de vida especial:  

"Se alojarán en viviendas separadas del resto de los ciudadanos; no poseerán riquezas 

propias, ni vivienda privada, ni familia, ni mujeres; se mantendrán en régimen de 

matrimonio monogámico permanente; cuando se casen, lo harán con mujeres de su 

misma clase para preservar la pureza del grupo". 

La política debe marginar a aquellos que buscan cualquier beneficio personal, por 

encima de los intereses del resto de los ciudadanos. La mayoría de sus normas (como 



Platón 55 

la abolición de la familia y la propiedad privada -sólo en los guardianes y los gobernantes-) 

tienden a evitar las tentaciones más frecuentes en la vida política: la ambición 

personal, el deseo de enriquecerse, el favoritismo hacia amigos y familiares, etc. 

c) La clase de los gobernantes. 

Se corresponde con aquel tipo de persona donde domina el aspecto racional del alma. 

Proceden de los guardianes perfectos y son los árbitros absolutos de la vida política, la 

única justificación válida para ser gobernante es la de ser más sabio; esto requiere una 

selección de entre los mejor dotados, entre los 20 y 30 años se les somete a una 

formación científica muy especial. Al final de su formación llegan a ser, filósofos casi 

perfectos. 

En su tarea ponen como fundamento del Estado, la Verdad y el Bien. Recordar la 

Carta VII: 

"Pues no tendrán fin las calamidades de los pueblos, mientras los filósofos no sean reyes 

o los reyes se hagan filósofos". 

3. La justicia (dike) y la felicidad (eudemonia) en el estado: el orden y la virtud 

del estado. 

Platón dice que todos serán felices en la ciudad, si cada uno procede de acuerdo a la 

naturaleza que le es propia, cuando cada cual realiza su tarea, lo suyo: repite su 

analogía con el alma. La virtud era concebida como equilibrio, como orden, lo que es 

superior y más perfecto está por encima y rige lo inferior e imperfecto. La virtud y la 

consiguiente felicidad que produce, se deben a la dominancia o predominio de la faceta 

racional, y a la contemplación de las Ideas que la acompaña, incluida la de Bien, principio 

rector de todo actuar y fuente de conocer y felicidad: En el plano político el 

funcionamiento ha de ser el mismo. 

Hacer cada uno lo suyo es un ideal de Justicia: No lo que cada cual quiere hacer, sino 

lo que "debe" hacer. Para Platón, la cuestión política es a la vez cuestión ética: cada 

ciudadano debe practicar aquellas virtudes que corresponden al grupo social al que 

pertenece, y en eso consiste la justicia. 

Platón tiene una concepción estática de la sociedad, basada en un determinismo rígido que 

es muy cuestionable: ¿Quién decide la pertenencia a un determinado grupo social?, ¿Son 

los seres humanos, por naturaleza, encuadrables en esas clases sociales?, ¿Realmente 

conocer el Bien equivale a practicarlo?,... 

ASPECTOS DEL ALMA VIRTUDES CLASES SOCIALES 

Racional Prudencia (o sabiduría) 

(sophia) 

Gobernantes: 

Filósofo-rey 

Irascible Fortaleza (o valentía) 

(andreia) 

Guardianes 

guerreros 

Concupiscible Moderación  

(sophrosyne) 

Productores: 

Artesanos y labradores 



Platón 56 

4. La intencionalidad de Platón. 

En la República presenta su proyecto ideal, es consciente de la imposibilidad de aplicar 

algunas de sus propuestas, pero cree que se ha de describir cómo debería ser la ciudad 

perfecta para que, aunque no fuese realizable ahora, sirviera como guía a la que se 

aproximaran poco a poco todas las ciudades. 

En su modelo organizativo (en el que a veces se toma como referente Esparta) se da una 

extraña mezcla de elementos revolucionarios y tradicionales, hasta marcadamente 

autoritarios, todos puestos al servicio de una ciudad ideal. La idea de servicio a la 

comunidad o de obtención del bienestar de todos los individuos es la rectora de su 

modelo. 

3.7.3 FORMAS DE GOBIERNO. 

Para Platón el gobierno ideal es el gobierno de los filósofos. Gobierno, por lo tanto, 

monárquico o aristocrático, pero en el que la aristocracia es una aristocracia de la virtud 

y el saber, no de la sangre o de las riquezas. 

Los gobernantes no serán conducidos por la ambición personal y el derecho del más 

fuerte -como pretendían algunos sofistas-, sino que se inspirarán en la contemplación del 

orden inmutable de las Ideas. 

3.7.3.1  Las formas de gobierno. 

Las formas de gobierno, en el orden preferido por Platón, son las siguientes: 

1. Aristocracia: (de aristós: mejor; crateo: mandar) Es el gobierno de los "mejores", 

tanto si manda uno como varios (incluiría la monarquía). Es la forma mejor de 

gobierno. 

2. Timocracia: (de timé: honor) Es el gobierno de los que tienen cierta renta y honor, no 

mandan los mejores sino los más ambiciosos. Están hechos más para la guerra que 

para el buen gobierno. 

3. Oligarquía: (de oligós: pocos) Mandan los explotadores, los ricos, los que están a la 

caza de puestos, y esto impide el buen gobierno. 

4. Democracia: (de Demos: pueblo) Es el gobierno del pueblo. Predomina la libertad 

sobre todo en el hablar; no hay una autoridad rígida que domine a los demás; todos 

son iguales. Platón, que es enemigo de la democracia, dice que es la perversión del 

orden. 

5. Tiranía: Es la degradación de la política. La peor forma de gobierno. Es la 

consecuencia de la democracia: el no saber usar la libertad obliga a que alguien coja el 

poder y domine: se necesita un líder, y ese es el tirano. Es el que se embriaga de poder 

por culpa de la democracia. 



Platón 57 

3.7.3.2  Evolución de las formas políticas. 

Según Platón consideraba que el devenir histórico de los Estados conduce 

necesariamente a su degradación. El orden de esta degradación es el citado arriba, las 

distintas formas de gobierno se van sucediendo -aunque en la antigua Grecia no había sido 

así-. 

Aunque comparte con Protágoras la idea de que es el Estado quien a través de la 

educación y las leyes puede hacer mejorar al ciudadano, opina de forma diametralmente 

opuesta a la hora de considerar la evolución política de las formas de gobierno -recordar 

que Protágoras es demócrata y considera que la sociedad progresa cada vez más hacia su 

perfeccionamiento-. 

3.7.4 LA POLÍTICA DE PLATÓN EN "LAS LEYES". 

Platón, ya viejo y desilusionado por sus fracasos políticos en Sicilia, intenta substraer el 

Estado de la decadencia histórica y para ello llega a extremos casi inimaginables: una 

ciudad encerrada en sí misma y autosuficiente (ni comercio ni viajes al exterior), dominada 

por una aristocracia agraria (sin industria), regida por un Consejo Nocturno y un estricto 

sistema de vigilancia (la delación es obligatoria). Todo, desde los juegos de los niños, está 

rígidamente legislado para impedir que se introduzca la más mínima variación. Se trata de 

un Estado que trata de escapar al tiempo y al devenir. 



Aristóteles 58 

4 ARISTÓTELES. 

4.1 Contexto histórico. 

Reinstaurada la democracia en Atenas, después del gobierno de los Treinta Tiranos, el 

dominio de Esparta sobre ella durará todavía entorno a 20 años (399-379 a.C.) 

La democracia del siglo IV naufragó y estuvo a punto de convertirse en demagogia (2ª 

época de la sofística). Los magistrados son acusados frecuentemente de traición y 

malversación, los jefes militares y políticos procesados. Se desencadenan luchas y 

venganzas personales. 

a) Tebas contra Esparta. 

Tebas se levanta contra el dominio imperialista y brutal de Esparta venciendo en el 

362, pero al intervenir la mayoría de las ciudades alineadas en uno u otro bando deja a 

todas ellas exhaustas y Grecia queda desgarrada. Todos ansían la paz pero nadie tiene la 

fuerza para imponerla. 

b) El imperio de Alejandro Magno. 

Macedonia es una región situada al norte de Grecia. Filipo II, su rey, aprovecha las 

disensiones internas de las ciudades griegas para imponerse. 

Atenas y Tebas se oponen en alianza pero son derrotadas en el 338 a. C. por Filipo y su 

hijo de 18 años -general de sus tropas- Alejandro Magno que le sucederá en el trono a la 

edad de 20 años. 

Alejandro conquista Babilonia, Jerusalén, Libia, funda Alejandría, y llega hasta Persia. 

Crea un gran imperio por el que difunde la cultura griega. Muere a los 32 años. 

4.2 Biografía y obras. 

4.2.1 BIOGRAFÍA. 

Nace en Estagira en el año 384, 20 años después de las guerras 

del Peloponeso. No es ateniense, sino macedonio. Es hijo de 

Nicómaco, médico del abuelo de Alejandro Magno. 

En el 367, a los 17 años, marcha a Atenas para estudiar en la 

Academia de Platón donde permanece hasta que muere éste, 

veinte años después. 

En el 347 abandona Atenas, y en el 343 marcha a Assos donde 

recibe el encargo de Filipo de Macedonia para que se ocupe de la 

educación de su hijo Alejandro (éste tiene sólo 13 años y 

Aristóteles 42) Le acompaña en muchas de sus campañas y 

terminada su misión educativa -en el 335 muere Filipo de Macedonia y sube al trono su 

hijo Alejandro- vuelve a Atenas donde funda el Liceo, su propia escuela, en el 334. 



Aristóteles 59 

El Liceo, donde había amplios programas de trabajo y equipos de investigación 

sistemática, fue un claro precedente de lo que después sería el Museo-Biblioteca de 

Alejandría. Tenía una importante biblioteca donde el material de estudio era reunido y 

clasificado. 

En el año 323 a. C. muere Alejandro y gana en Atenas el partido antimacedonio. Por ser 

colaborador y amigo de Alejandro se le acusa de impiedad y se tiene que marchar. Se va 

de la ciudad, dice "para evitar un segundo atentado contra la filosofía" (recordando a 

Socrátes) Muere en Eubea a la edad de 62 años en el 323 a.C. 

4.2.2 OBRAS. 

Hay un primer período de creación muy cercano al platonismo, al que posteriormente 

intenta criticar desde dentro para acabar elaborando una filosofía propia en la concepción 

de la Metafísica y un posterior abandono de estos estudios para centrarse en temas de 

investigación natural. 

La obra que se conserva, no parece que estuviera destinada a la publicación, sino que más 

bien parecen apuntes de clase del mismo Aristóteles o de discípulos suyos -hay algunas 

contradicciones, diferencias de estilo y repeticiones-. 

En el siglo I a. C. Andrónico de Rodas ordena y clasifica la obra aristotélica de la 

siguiente manera: 

1. Lógica (Organon): Categorías, Sobre la interpretación, Analíticos primeros, Analíticos 

posteriores, Tópicos y Argumentos sofistas. 

2. Ciencias de la Naturaleza (Biología, Física, Psicología): Física, De la generación y la 

corrupción, De caelo, Historia de los animales, De Ánima. 

3. Filosofía primera: Metafísica. 

4. Moral y política: Ética a Nicómaco, Política, Constitución de Atenas. 

5. Poéticas o técnicas: Retórica, Poética. 

4.3 Metafísica y ontología: Estructuras explicativas del ser. 

Negando la teoría platónica de las Ideas afirma que: "lo que existe real y metafísicamente 

es el individuo concreto, no hay más realidad separada que ésta". 

4.3.1 CRÍTICA A LA TEORÍA DE LAS IDEAS. 

Platón ya había iniciado la crítica a su teoría de las Ideas y es probable que Aristóteles 

participara como interlocutor en las discusiones. Después Aristóteles continuará esta línea 

crítica: 

"Decir que las Ideas son paradigmas de las cosas y que las otras cosas participan de 

ellas es un hablar vacío y hacer metáforas poéticas". 



Aristóteles 60 

Aristóteles quiere explicarse aquello que llamamos realidad, es decir, las cosas sensibles y 

concretas. Platón quería hacer lo mismo pero viendo la variabilidad y mutabilidad del 

mundo sensible se inventa otro mundo, el de las Ideas, estable y permanente, razón de ser 

del mundo sensible. 

Para Aristóteles esa duplicidad de mundos, en vez de explicar, confunde las cosas, hace 

aparecer tres problemas donde antes sólo había uno: explicar el mundo sensible. 

Ahora, en Platón, se había de explicar: el mundo natural, el mundo ideal, y la relación 

entre uno y otro. 

CRITICA A LA TEORÍA DE LAS IDEAS 

Se les ocurrió la opinión sobre las Ideas a sus defensores por haber aceptado acerca de la 

verdad los argumentos de Heráclito, según los cuales todas las cosas sensibles fluyen 

perpetuamente; de suerte que, si ha de haber ciencia y conocimiento de algo, es preciso 

que haya, aparte de las sensibles, otras naturalezas estables; pues de las cosas que fluyen 

no hay ciencia. 

Sócrates, que se dio al estudio de las virtudes éticas, fue también el primero que buscó 

acerca de ellas definiciones universales. (...) Pero Sócrates no atribuía existencia 

separada a los universales ni a las definiciones. Sus sucesores, en cambio, los separaron, 

y proclamaron Ideas a tales entes, de suerte que les aconteció que hubieron de admitir, 

por la misma razón, que había Ideas de todo lo que se enuncia universalmente; algo 

parecido a lo que le sucedería a uno que, queriendo hacer una cuenta, creyera que, 

siendo pocas las cosas, no podría, y las multiplicara para contarlas. Las Ideas, en efecto, 

son, por decirlo así, más numerosas que los singulares sensibles, cuyas causas buscaban 

cuando avanzaron desde éstos hasta aquéllas. (...) 

Pero la dificultad más grande seria ésta: ¿qué es lo que aportan las Ideas a los entes 

sensibles, tanto a los eternos como a los sujetos a generación y corrupción? No son para 

ellos, en efecto, ni causas del movimiento ni de ningún cambio. Por otra parte, tampoco 

ayudan nada a la ciencia de las demás cosas (pues las Ideas no son sustancia de éstas; si 

lo fueran, estarían en ellas), ni a su existencia, ya que no están en los entes que 

participan de ellas. (...) 

En el Fedón se dice que las Ideas son causas tanto del ser como del devenir. Sin 

embargo, aunque existan las Ideas, nada llega a ser si no hay una causa eficiente, y, por 

otra parte, llegan a ser muchas cosas, como una casa o un anillo, de las que, según su 

doctrina, no hay Ideas; de suerte que, evidentemente, cabe también que aquellas de las 

que afirman que hay Ideas sean o lleguen a ser por las mismas causas que las que 

acabamos de mencionar, y no gracias a las Ideas. Por lo demás, acerca de las Ideas 

pueden reunirse, de este modo y mediante argumentos más razonados y rigurosos, 

muchas objeciones semejantes a las que hemos considerado. 

ARISTÓTELES, Metafísica, XIII, 4-5 (1078b 12-1080a 11) 

 La forma de concebir la realidad de Aristóteles se basa en los siguientes supuestos: 

a) No existe otra realidad que los individuos concretos. 

b) La esencia, aquello que hay de permanente en las cosas, [y que por tanto posibilita la 

ciencia] existe, pero está en las cosas mismas y no fuera de ellas, no está separada. 



Aristóteles 61 

c) Las ideas son una elaboración del intelecto humano que no tiene más realidad que 

la de ser pensada (aunque reflejan fielmente la estructura del Ser). 

 ¿Cuál será el objetivo de la filosofía? : 

El intelecto humano cumple la función de descubrir la estructura interna de la realidad 

individual. 

4.3.2 LA METAFÍSICA. 

4.3.2.1 Definición y objeto. 

Definición: La metafísica es "la ciencia del Ser en cuanto Ser y de los atributos que le 

corresponden por el solo hecho de ser". 

No se confunde con ninguna ciencia ya que ninguna de ellas considera en general el Ser en 

cuanto Ser, sino únicamente una parte del mismo. 

Objeto: Se encarga de estudiar la estructura del Ser: lo común a todos los entes. No a un 

determinado tipo de ellos, sino a todos en cuanto son. 

4.3.2.2 Ser y ente. 

El Ser se predica de todos los entes. 

Ente es aquello que es (tomado en su máxima generalidad). 

Retomada la anterior definición de metafísica, ésta, quedaría así: "La ciencia del ente en 

cuanto ente y de los atributos que le corresponden por el solo hecho de ser". 

4.3.3 LA TEORÍA HILEMÓRFICA: LA EXPLICACIÓN DE LA PLURALIDAD. 

Se denomina con este nombre la explicación de la realidad individual por medio de la 

composición -distinción- entre materia (hylé) y forma (morphé) 

4.3.3.1  Estructura del ente: visión estática. 

A cada individuo concreto le denominará: sustancia individual. 

Toda sustancia individual o sustancia primera (ousía) es el resultado en dos niveles de 

composición de la combinación entre materia y forma: 

a) 1
er

 nivel de composición: materia primera, forma sustancial, sustancia segunda, 

esencia. 

Es el resultado de la unión de: 

Materia primera (hylé): es pura indeterminación: es completamente in-forme. El estado 

más ínfimo de la realidad y por tanto el Ser en su estatuto más bajo, próximo a la nada. Es 

la materia prima común a todos los seres. 



Aristóteles 62 

Forma sustancial (morphé): es la esencia: "aquello que hace que una cosa sea lo que es y 

no otra cosa". Da el conjunto de caracteres esenciales a la cosa. Determina el género y la 

especie del ente [por ejemplo: Ser humano: animal (género) racional (especie)] 

Mediante la abstracción -que consiste en separar lo que de común tienen los individuos 

que comparten una misma esencia- puede ser captada por el intelecto. Entonces, en tanto 

que inteligible se denomina sustancia segunda. 

Es la Idea platónica que se realiza en un objeto particular pero desde él, de forma 

inmanente, sin existencia separada (separada sólo es idea) 

b) 2º nivel de composición: materia segunda, forma accidental, sustancia primera. 

Es el resultado de la unión de: 

Materia segunda (hylé): que es el resultado del primer nivel de composición. Menos 

determinable: sólo en aspectos individuales. 

Forma accidental (morphé): aporta al ente el conjunto de sus caracteres no esenciales o 

accidentales (propiamente individuales) Sus particularidades dentro de la especie. 

El resultado final de estos dos niveles de composición es lo que denominamos sustancia 

primera, es decir, un individuo concreto, o también un ente completo (ousía) 

c) Esquema-resumen: Grados del Ser y de determinación, caracteres esenciales y 

accidentales, diferencias esenciales y accidentales. 

 

Así como avanzamos hacia abajo aumenta el grado de determinación del ente y, por lo 

tanto, también su grado de Ser. De la misma manera va disminuyendo la indeterminación y 

la capacidad de ser determinado. 

Ejemplos: 

- Sustancia primera y sustancia segunda: 



Aristóteles 63 

"Este  ser humano" 
S1    S2    

- Forma sustancial y forma accidental: 

1. Caracteres esenciales y caracteres accidentales: 

La FA determina los caracteres individuales (los que diferencian a cada individuo del 

resto de su misma especie) 

La FS determina los caracteres esenciales (comunes a todos los individuos de una 

especie) 

2. Diferencias esenciales y diferencias accidentales: 

Diferencia esencial: entre el agua y un ser humano, tienen distintas esencias. 

Diferencia accidental: entre Juan y Pedro, comparten esencia pero no los accidentes. 

También entre Juan a los 6 años y Juan a los 20 años. 

Esquema-recordatorio:  

 

 

 

4.3.3.2 Grados del ser: la sustancia y los accidentes. 

 Ninguno de los elementos que estructuran y constituyen el Ser tienen existencia 

por separado. 

Lo único real existente es la sustancia primera u objeto individual y concreto. En ella 

distinguimos entre la sustancia, que es lo que permanece y dota de realidad a la cosa 

aunque esta cambie, y los accidentes, que son todos aquellos aspectos particulares de la 

cosa que cambian sin alterar su esencia. 

4.3.3.3 Estructura del ente: visión dinámica. 

Explicada la pluralidad a través de la teoría hilemórfica, y dado que el Ser no es 

estático, va a explicar el dinamismo del Ser mediante otros dos conceptos que se 

articulan con materia y forma. 

a) Potencia y acto. 

Acto es lo que una cosa es en un momento dado. Por ejemplo: un estudiante de 2º de 

bachillerato. 

Potencia es aquello que la cosa no es pero puede llegar a ser. Por ejemplo: un 

estudiante universitario. 



Aristóteles 64 

b) Articulación materia-forma con potencia-acto en los distintos niveles de 

composición. 

La materia se comporta como potencia
6
 y la forma

7
 se comporta como acto. 

Ambos son conceptos relativos en tanto en cuanto algo es acto o potencia desde una 

cierta perspectiva. Así, por ejemplo, un bloque de mármol es, en un sentido, una 

sustancia con una materia primera-potencia y una forma (de mármol) -acto; en otro 

sentido, el bloque de mármol es una materia-potencia que puede convertirse en acto-forma 

de estatua por obra de un escultor. 

4.3.4 LA TEORÍA DEL CAMBIO. 

a) El problema del cambio y Parménides: Ser, No-Ser y poder-Ser. 

Para poder salvar la contradicción de Parménides plantea que "el cambio no es el paso del 

No-Ser al Ser sino del poder-Ser al Ser". 

 

 El cambio es el paso de la potencia al 

acto. 

 

 

 

b) Principios del cambio: materia, forma y privación. 

El cambio no es la sustitución de un ser por otro, sino la transición continua entre dos 

extremos, uno de los cuales es privación del otro. Es un cambio de formas. 

                                                 

6
 En la medida que no tiene forma alguna (es indeterminada) puede ser (potencia) cualquier cosa (depende de 

si es 1ª o 2ª) 

7
 Puesto que determina el ente: le hace ser aquello que es en un momento dado (acto) 



Aristóteles 65 

De este modo los principios del cambio son: 

1. La privación: es lo que impide que algo que en potencia es X no sea X, no siendo una 

negación absoluta. 

2. La forma: que es el principio interno del cambio. Es lo que se pierde y lo que se 

adquiere en el proceso de transformación. 

3. La materia: que es lo que cambia, pero también lo que subsiste, el substrato. 

c) Teleología del cambio: Esquema-resumen: telos inmanente, privación/perfección, 

qué cambia, qué permanece y qué dirige el cambio. 

Sus estudios de biología le influirán mucho a la hora de interpretar la Naturaleza. Los 

procesos biológicos parecen estar presididos por una finalidad interna que los orienta 

y dirige. 

Por ejemplo: un embrión realiza un proceso complejo de operaciones vitales -nutrición, 

desarrollo, etc. - encaminados a ser un adulto. Igual pasa con una semilla. 

 Esta finalidad quedará concretada en la idea de que "todos los seres naturales tienden 

a alcanzar la perfección que les es propia". Este finalismo hace que el modelo de 

explicación del cambio en Aristóteles sea teleológico. 

d) Comparación entre Platón y Aristóteles. 

En ambos el modelo es teleológico y el fin que se persigue es la perfección. Sin embargo 

hay las siguientes diferencias: 

1. Mientras que en Aristóteles el cambio es algo que busca perfeccionar las cosas, en 

Platón es un síntoma de su degradación (Es un ejemplo de cómo valoran uno y otro el 

mundo sensible) En Platón el cambio se debe a la imperfección de la materia que 

constituye el mundo sensible. Por el contrario en Aristóteles el cambio es el resultado 

de la actividad de los seres naturales por alcanzar su perfección, por perfeccionarse. 

2. En Platón la perfección es una labor que realiza el Demiurgo tomando como modelo 

las Ideas, y por lo tanto es un principio externo a la cosa. Mientras que en Aristóteles 

aquello que dirige el cambio con miras a perfeccionar su propia naturaleza es 

inmanente, interno a la cosa misma. 

4.3.4.1  Tipos de cambio. 

a) Cambio Sustancial. Tipos. 

Consiste en la generación de una nueva sustancia o en la destrucción de una ya existente. 

Por ejemplo: quemar un papel, tomando la tela de una cortina hacer un pantalón. 

En este caso lo que permanece es la materia primera y lo que cambia (lo que se pierde y 

lo que adquiere) es la forma sustancial. 

 



Aristóteles 66 

b) Cambio accidental. Tipos. 

Es cuando se producen modificaciones no esenciales. Por ejemplo: trocear un papel, 

teñirlo de otro color, mojarlo, cambiarlo de sitio... Cortar el pantalón y hacerlo más corto, 

ensuciarlo o lavarlo, estar seco o mojado, llevarlo puesto, dejarlo en el armario, la lavadora 

o el tendedero. 

Puede ser cambio de lugar, de tamaño o de cualidad. 

En este caso lo que permanece es la materia segunda -o en cierto sentido, la casi totalidad 

de la sustancia primera- y lo que cambia es alguna forma accidental (alguno de sus 

accidentes). 

 

 Tipos de cambio 

Sustancial Accidental 

Tipos Generación, Destrucción De lugar, de tamaño o de cualidad 

Qué cambia FS FA 

Qué permanece M1 M2 

 

4.3.4.2 Procesos naturales y procesos artificiales. 

La diferencia fundamental entre los procesos naturales y los artificiales es que en los 

primeros la causa y principio del cambio siempre es interno al ente mientras que en los 

segundos siempre es externo, necesita de un agente exterior, este principio siempre reside 

en otro (que será el ser humano que manipula lo natural) 

4.3.5 LA TEORÍA DE LAS CUATRO CAUSAS: LA CONSTITUCIÓN DEL SER Y LA 

ESTRUCTURA DEL CONOCER. 

Abordamos aquí la explicación de aquellos factores internos o externos que nos dan la 

explicación del Ser: las causas. Atendemos al proceso constitutivo de la realidad, pero 

no sólo a él sino al único modo de científico conocerlo. 

Lo propio de las ciencias es conocer las causas de las cosas, el porqué de su existencia y 

de su ser. Las causas explican el comportamiento de los seres naturales. Considera causas 

todos los factores que son necesarios para explicar un proceso, los principios que lo 

hacen inteligible o lo explican en toda su extensión. 

En todo proceso deberá explicarse el sujeto al que afecta (materia y forma o esencia) el 

agente que lo produce y lo que se pretende alcanzar o fin. 

Todo ser natural, por definición, está sujeto a movimiento, la teoría de las causas intenta 

dar razón de los diversos aspectos que intervienen en el cambio. Aristóteles distingue 

cuatro causas: 



Aristóteles 67 

a) Causas intrínsecas: 

i. Causa material: intenta precisar el principio material de los seres, designa aquello 

de lo que está hecha una cosa. En este sentido de causa diremos que el mármol es la 

causa de una escultura que esté hecha de este material. El precedente filosófico de 

este tipo de causa es la filosofía milesia que pretendía explicar el ser de las cosas 

atendiendo a principios materiales (arjé: aire, agua, fuego,...). 

ii. Causa formal: es aquello que ha servido de modelo (real o conceptual) para 

producir algo, es la forma, modelo o figura de una cosa. En este sentido diremos 

que la causa formal de una escultura es el modelo que ha seguido el escultor para 

esculpirla. Es también la esencia de las cosas, lo que explica su ser, ya que la materia 

indeterminada necesita de una esencia que explique por qué es esa cosa y no otra. 

También es lo que se llama naturaleza pues determina sus actividades específicas y 

propias. El precedente filosófico de este tipo de causa está tanto en los pitagóricos 

con su concepción del número como límite o determinación, como en la forma o idea 

en Platón, ambos pretenden explicar las cosas atendiendo a un modelo. 

b) Extrínsecas: 

i. Causa eficiente: (agente o motriz) es la causa productora de la cosa.  Nos remite 

al productor del cambio, el agente que lo pone en marcha, puede ser externo a lo 

cambiado -como la mano del escultor respecto de la estatua- o interno como la 

naturaleza que es el principio inmanente del cambio para los seres naturales. Nuestro 

concepto habitual de causa es similar a éste. El precedente filosófico de este tipo de 

causa está Empédocles (atracción-repulsión) donde aparece diferenciada de los 

elementos. 

ii. Causa final: nos remite al fin a que aspira todo cambio o comportamiento. Es 

aquello por lo que actúa el agente o causa eficiente. En el caso del escultor puede 

ser obtener fama, dinero, adornar una plaza, etc. Junto a la causa eficiente es la más 

importante para Aristóteles, ya que todo está orientado a un fin, la naturaleza se rige 

por un modelo teleológico. El precedente filosófico de este tipo de causa está en el 

Nous ordenador de Anaxágoras. 

En los procesos naturales causa formal, eficiente y final coinciden, en ellos es la forma 

el principio inmanente del cambio. Por lo tanto en los procesos naturales las cuatro 

causas se reducen a dos: materia y forma. 

4.3.6 LOS MODOS DEL SER Y DEL CONOCER: LAS CATEGORÍAS. 

Continuamos con la estructura del Ser que será también del conocer. Concretamos ahora 

los posibles tipos de determinación que dan forma a los entes y posibilitan nuestro 

conocimiento de ellos. 

Las categorías son las formas elementales de todo ser (las formas en las que el Ser se 

puede decir), como aquellas formas que impresas en la materia constituyen el mínimo de 

forma necesaria para que el ser sea en todas sus determinaciones. 



Aristóteles 68 

4.4 Antropología. 

4.4.1 CRÍTICA A LA ANTROPOLOGÍA ÓRFICO-PLATÓNICA. 

Aristóteles es contrario al dualismo de los pitagógicos y de Platón: alma y cuerpo no 

son dos sustancias distintas, sino dos elementos inseparables de una única sustancia. 

Como consecuencia de ello rechaza la idea de inmortalidad del alma. 

4.4.2 LA NATURALEZA HUMANA EN ARISTÓTELES. 

La desarrolla en el tratado De Ánima. 

Aristóteles define el alma como: 

"acto (entelequia) de un cuerpo natural que tiene la vida en potencia, es decir, de un 

cuerpo organizado". 

A diferencia de Platón, aquí la unión entre alma y cuerpo no es accidental sino que es 

sustancial, no tienen sentido, ni pueden existir, por separado. La naturaleza humana es, 

como el resto de los entes, un conjunto hilemórfico en el que el cuerpo funciona como 

materia y el alma como forma. 

cuerpo materia potencia 

alma forma acto 

La unión del cuerpo y el alma se fusiona de tal manera que no es la suma de dos 

entidades, sino una nueva entidad, una nueva sustancia que se llama Ser humano. En 

esta nueva sustancia, el cuerpo y el alma, marchan juntos en una unidad de movimientos, 

de acciones, de operaciones. Es la naturaleza humana, una naturaleza como principio de 

operaciones. De tal modo que, las actividades de esta nueva sustancia, son actividades 

humanas, ni sólo del cuerpo, ni sólo del alma; ni sólo materiales, ni sólo espirituales. 

4.4.3 CONCEPCIÓN GENERAL DEL ALMA EN ARISTÓTELES. 

Aristóteles pone el acento, sobre todo, en la idea del alma como principio vital; tener 

vida es tener movimiento por sí mismo. El alma es el principio más radical de toda la 

actividad del ser vivo. Todos los seres vivos tienen alma, tienen vida, tienen 

automovimiento. Pero no todos poseen un mismo tipo de vida, no todas las almas poseen 

las mismas capacidades o funciones como veremos en el apartado siguiente. 

4.4.4 TIPOS Y FUNCIONES DEL ALMA. 

Aristóteles distingue entre tres capacidades o funciones del alma: 

1. Alma vegetativa: es la única que poseen las plantas. Es el grado ínfimo de alma. 

Lleva en sí las funciones de crecimiento, nutrición y reproducción. Su finalidad es 

la conservación del individuo y de la especie. 



Aristóteles 69 

2. Alma sensitiva: junto con la anterior la poseen los animales. Supone un orden más 

alto en la jerarquía de los vivientes: los animales tienen apetencias, deseos, 

percepciones sensibles y movimiento local. 

3. Alma intelectiva o racional: es propia y exclusiva del Ser humano -que también 

posee las dos anteriores-. El ser humano tiene la capacidad para pensar y entender. 

El alma humana está formada por dos principios uno pasivo, el entendimiento 

paciente, y otro activo, el entendimiento agente. 

4.5 Teoría del conocimiento 

4.5.1  CRÍTICA A LA TEORÍA DEL CONOCIMIENTO PLATÓNICA DESDE LA 

ANTROPOLOGÍA ARISTOTÉLICA. 

Al rechazar la idea de inmortalidad del alma queda descartada la posibilidad de 

concebir el conocimiento como reminiscencia. 

1. Empirismo versus racionalismo. 

En el conocimiento el alma tiene también el papel fundamental pero toma como base 

imprescindible los datos de los sentidos, la experiencia. Es por eso que se dice que la 

teoría del conocimiento de Aristóteles es empirista, frente a Platón que es racionalista 

(Podemos conocer la realidad recurriendo sólo al uso de la razón y prescindiendo de la 

información de los sentidos, ya que éstos nos engañan) Un ejemplo anterior de filósofo 

racionalista era Parménides. 

2. Unidad de operaciones: conocimiento humano, no sólo del alma. 

El conocimiento es un conocimiento humano, y conoce el ser humano, conoce con el 

cuerpo y con el alma (no tiene un conocimiento independiente del cuerpo) No es el alma 

la que piensa y siente, sino todo el ser humano, aunque sea gracias al alma. 

Aristóteles explica el conocimiento humano como mezcla de conocimiento sensible e 

intelectual. El ser humano tiene un conocimiento sensible que le viene del cuerpo y del 

alma sensitiva; y un conocimiento intelectual que le viene por el alma racional. 

    ┌──── Conocimiento sensible: cuerpo + alma sensitiva. 

Conocimiento humano 

    └──── Conocimiento intelectual: alma racional. 

Aristóteles explica el conocimiento a partir de los datos que nos proporcionan los sentidos; 

para él, todo conocimiento arranca de una percepción sensible: el alma no puede 

pensar nada sin representaciones que entren por los sentidos: "no hay nada en el 

entendimiento que antes no estuviese en los sentidos". 



Aristóteles 70 

4.5.2 GRADOS O TIPOS DE CONOCIMIENTO. 

4.5.2.1  Sensación y percepción. 

Tanto los seres humanos como los animales conocen las cosas concretas a través de las 

cualidades sensibles. Esta información procedente de los sentidos es la más directa e 

inmediata pero tiene sus limitaciones en cuanto a su precisión y fiabilidad. Permite una 

cierta discriminación del entorno de cara a la satisfacción de las necesidades y la 

supervivencia. Nos proporcionan el conocimiento de los accidentes, la apariencia, pero 

no de la esencia de las cosas. 

4.5.2.2  Imaginación y memoria. 

Común también a los animales superiores y al ser humano permite conservar y 

reproducir las sensaciones en ausencia del objeto que las produjo. Para Aristóteles las 

imágenes con las que trabaja la memoria son una especie de huella que dejan grabada las 

sensaciones. Permiten al ser humano y al animal el aprendizaje. 

4.5.2.3  Experiencia. 

Integra los niveles de conocimiento anteriores. Cuando algunas sensaciones se repiten 

en determinada secuencia causal, los animales superiores y el ser humano son capaces 

de prever lo que va a ocurrir (supone anticipación, previsión). Tenemos como ejemplo el 

burro que gira entorno a la noria y es golpeado en un determinado lugar del recorrido. Tras 

la repetición del golpe es capaz de anticiparlo y dar respuesta a quién le está pegando. 

 Estos tres primeros niveles se centran en acontecimientos concretos y singulares, el 

siguiente requiere una capacidad abstractiva y generalizadora que sólo el ser humano 

posee. 

4.5.2.4  Conocimiento intelectual: Teoría de la abstracción: formación de 
conceptos. 

Es la piedra angular de este tipo de conocimiento. El ser humano se distingue de los 

animales por su capacidad para razonar, pero razonamos utilizando conceptos. Sólo 

puede haber ciencia sobre lo universal -no se predica sólo de un individuo sino de todos- 

y necesario -es así y no puede ser de otra manera-, pero para que ésta sea posible debemos 

explicar cómo formamos los conceptos que son la base sobre la que se construye la 

ciencia.  

 Rechazo del innatismo platónico: Al igual que ha rechazado la teoría de las Ideas de 

Platón debe negar la existencia de conceptos innatos y desligados de la experiencia: 

los conceptos los ha fabricado nuestra mente, pero no son arbitrarios se construyen a 

partir de las imágenes sensibles que retiene nuestra mente. El proceso es realizado por el 

entendimiento del que Aristóteles distingue dos tipos: 

a) Entendimiento paciente: potencia.  

Los sentidos captan los objetos y sus cualidades, elaborando una imagen mental de 

carácter inmaterial que sintetiza lo captado por los distintos sentidos. Es pasivo pues 

en él dejan su huella, a través de los sentidos, las cosas. Hace como de potencia, hace 



Aristóteles 71 

potencialmente inteligibles las formas o esencias de las cosas, y pasará al acto por acción 

del entendimiento agente. 

b) Entendimiento agente: acto. 

Actualiza estos inteligibles, es decir, abstrae las esencias de las cosas partiendo de los 

datos impresos en el entendimiento paciente. Después de ver muchas flores, extrae el 

concepto "flor"; este concepto estaba como en potencia en las imágenes de la percepción 

sensible. 

El entendimiento agente elabora el concepto a partir de la imagen mental, extrayendo lo 

común y característico, excluyendo y pasando por alto lo accidental. El entendimiento 

por este procedimiento de abstracción (separación) capta lo universal prescindiendo de 

los rasgos individuales, la esencia de cada tipo de objetos. 

 Realismo: El concepto se ha convertido en algo universal y necesario: sólo están en 

la mente del ser humano, pero reflejan la estructura o naturaleza de las cosas, son un 

conocer certero de la realidad, pues han sido formados a partir de la información que nos 

facilita. 

Los animales racionales son los únicos que son capaces de constituir un símbolo único a 

partir de una pluralidad de imágenes. 

4.5.3 EL ORIGEN DEL CONOCIMIENTO: EL SINGULAR -INDIVIDUO CONCRETO- Y EL 

UNIVERSAL -IDEA-. 

Para Platón ontológica y gnoseológicamente el universal está antes que el particular; 

el particular, el ser material, concreto, físico, real, es una "copia" de la realidad, una tenue 

participación de la Idea. Se ha de recordar que las Ideas son causa -ontología- de las 

cosas y fundamento de nuestro conocimiento de ellas -gnoseología-. 

Para Aristóteles es al revés, el proceso es el inverso; nuestro entendimiento conoce lo 

particular, concreto, físico, antes que lo universal, abstracto; más aún: al universal 

llegamos por medio del particular; éste es el origen del conocimiento en general. 

 Para Aristóteles conocer es descubrir: la producción de universales, de inteligibles 

consiste en captar la esencia real de las cosas, su forma sustancial (ser humano, 

caballo,...) 

4.5.4 GRADOS DE CONOCIMIENTO INTELECTUAL. 

a) Saber técnico o poético (poíesis) 

Incluye tanto la técnica como el arte: lo fabricado para el goce o por su utilidad. No 

consiste en hacer cosas sino en saberlas hacer: es un conocimiento de los principios y 

normas para hacer determinadas cosas. 

b) Saber práctico o praxis. 

Tiene por objeto la acción humana. Es saber actuar y comportarse: se refiere a la vida 

del hombre y como ha de ser ésta según el bien y el mal. Se refiere a la Ética y la Política, 



Aristóteles 72 

estos tipos de saberes hacen al hombre prudente: aquel que sabe que ha de hacer frente a 

cada circunstancia. Por ejemplo: al votar en la asamblea o al relacionarse con sus amigos. 

c) Saber científico o episteme. 

Se basa en el conocimiento de leyes generales, pero a diferencia de la técnica no posee 

intención utilitaria sólo busca conocer y por ello se pregunta por las causas que 

explican las cosas. Se funda en la naturaleza del hombre que le empuja al saber (todo 

hombre aspira a saber). Es un tipo de saber contemplativo -no práctico- y demostrativo -

regido por las leyes de la lógica-. Ejemplos son la física y las matemáticas. 

d) Saber noético. 

Tiene por objeto los primeros principios fundamento de toda demostración científica. 

Los principios son indemostrables, son el límite y el supuesto de la ciencia. Utiliza como 

método la inducción, pero no al estilo platónico como intuición intelectual, inmediata e 

innata. El camino es el siguiente: se pasa de lo concreto y particular a lo universal y 

general. Ascendemos de los hechos y enunciados concretos sobre hechos a enunciados 

generales y explicativos de ellos, y de diversos enunciados generales pasamos a otros más 

generales que dan razón de todos, y así sucesivamente hasta llegar a los principios 

universales. 

Hay dos clases de principios: 

a) Axiomas: comunes a toda ciencia. Por ejemplo: no-contradicción o identidad. 

b) Definiciones e hipótesis: específicos de cada ciencia. Por ejemplo: Punto o plano. 

La inducción, estrictamente hablando, no es demostrativa. El saber noético estructura y 

unifica la ciencia, le da un fundamento sólido. 

e) Sabiduría. 

Es la ciencia del Ser. Auna saber científico -demostrativo- y noético -de principios-. 

Además de su universalidad -por su carácter científico- tiene por objeto la totalidad de lo 

real, no una simple parcela -como las ciencias particulares- sino aquello que es común a 

todo cuanto existe, a todo ente. Es lo que se denominará filosofía primera o metafísica. 

4.6 La imagen de la naturaleza y el universo. 

Son las que, con leves variaciones, se mantendrán como las aceptadas científicamente 

hasta la revolución científica de los siglos XVI y XVII. 

4.6.1 EL CONCEPTO DE PHYSIS EN ARISTÓTELES. 

Retoma en gran medida el sentido griego tradicional -en concreto el milesio- del término. 

La Naturaleza hace referencia a dos sentidos complementarios: 

a) Al conjunto de cosas que son por physis, es decir, el conjunto de los seres naturales 

-frente a los artificiales-. 

b) La constitución o estructura interna de un ser, su naturaleza. 



Aristóteles 73 

Se debe recordar la dicotomía entre: 

a) Aquello que las cosas son realmente -la sustancia-: su manera de ser profunda, 

permanente e igual. 

b) Aquello que parecen ser -los accidentes-: su múltiple manera de ser y 

manifestarse. 

Definición aristotélica: 

Physis es "aquello que tiene por sí mismo y en sí el principio de su propio movimiento -

cambio-, de su llegar a ser". 

Observar que aquí tiene, el cambio, un sentido ontológico, de llegar a ser. 

“Entre los seres los hay que existen por naturaleza y los hay que existen por otras 

causas. Por naturaleza existen los animales y sus partes, las plantas y los cuerpos simples 

como la tierra, el fuego, el aire y el agua. En efecto, decimos de estos seres y de otros de 

la misma clase que son por naturaleza. Ahora bien, todos estos seres de que venimos 

hablando difieren claramente de los que no están constituidos por naturaleza. En efecto, 

todos los seres naturales poseen en sí mismos el principio de movimiento y reposo, bien 

respecto al movimiento local, bien respecto del crecimiento y mengua, bien, en fin, 

respecto a la alteración. Por el contrario, una cama, un vestido y cualquier otro objeto 

semejante no tienen tendencia natural alguna al cambio en tanto que no pertenecen a esa 

clase de seres, es decir, en tanto en cuanto son seres artificiales, si bien la poseen en 

cuanto resultan ser de piedra, de madera o de una mezcla de tales sustancias. Y es que la 

naturaleza es un principio y causa del movimiento y del reposo para aquellos seres en 

que reside inmediatamente, esencialmente y no de un modo accidental” 

Aristóteles: Física, 192B8-23 

En el conjunto de los seres naturales hay un principio interno e inmanente del cambio -

la forma-. Por ejemplo el paso de un huevo a una gallina. 

En el conjunto de los seres artificiales -que no son por physis- el principio del cambio es 

exterior, externo a ellos mismos -la causa eficiente-. 

Esta concepción de la Naturaleza condicionará su teoría física y cosmológica. 

4.6.2 COSMOLOGÍA. 

4.6.2.1  El universo aristotélico. 

Su modelo está construido a partir de las ideas de filósofos anteriores como Platón, 

Eudoxo y Calipo. Da unidad a estas ideas e intenta fundamentarlas racionalmente de 

acuerdo con los datos del momento y la experiencia sensible. 

Características generales: 

1. El universo es eterno: siempre ha sido y siempre será. Por ello no desarrolla una 

cosmogonía. Esta idea durante el medioevo era considerada herética pues estaba en 

contradicción con el papel creador del dios cristiano. 



Aristóteles 74 

2. El universo es finito. Para los griegos el infinito es sinónimo de imperfección, de algo 

por concluir. 

3. Es una gran esfera, en la superficie interna de la cual están las estrellas fijas, y en 

cuyo centro inmóvil se halla la Tierra. 

4. Fuera de ella no existe nada -excepto el motor inmóvil- y dentro de ella todo está 

lleno pues el vacío no existe. Esto es lo que denominaron más tarde el horror vacui, o 

miedo al vacío. Éste no es preciso para explicar el movimiento que se produce por el 

desplazamiento de un cuerpo por otro. 

5. El universo de las dos esferas: en el interior de la esfera hay dos regiones, distintas y 

opuestas  -que en "cierto sentido" nos recuerdan el mundo sensible y el inteligible de 

Platón- : la central es la terrestre o mundo sublunar, y la del cielo de los astros hasta 

las estrellas fijas, es el mundo supralunar. 

4.6.2.2  Características del mundo sublunar. 

Es el mundo de la generación y de la corrupción, del nacimiento y de la muerte, de los 

cambios cualitativos, cuantitativos y de lugar. En él, por lo tanto se producen todo tipo de 

cambios, tanto sustanciales como accidentales. En él nada es eterno ni perfecto, es el 

lugar de la indeterminación y de la irregularidad. 

Está compuesto por los cuatro elementos -el agua, el fuego, la tierra y el aire- que 

deduce de las cualidades táctiles principales -lo caliente, lo húmedo, lo seco, y lo frío-. 

Éstas se combinan entre ellas y caracterizan a cada uno de los elementos: caliente-seco 

(fuego), frío-húmedo (agua), frío-seco (tierra) y caliente-húmedo (aire) Los elementos 

mixtos que hay en la naturaleza se componen de éstos cuatro. 

4.6.2.3 Características del mundo supralunar. 

Está constituido por el conjunto de esferas homocéntricas y los astros que hay desde la 

Luna hasta la esfera de las estrellas fijas -el límite del universo-.En este mundo no hay 

generación ni corrupción. Los astros son seres vivos y divinos compuestos -al igual que 

las esferas- de la quintaesencia o quinto elemento: el éter -que corre siempre-, que es 

incorruptible y no sufre ningún tipo de alteración, aumento o disminución. Por lo tanto, 

en él, sólo se produce un tipo de cambio, el accidental de lugar -movimiento del éter-. 

Los astros están sujetos a las esferas -que son corpóreas, aunque sutiles pues son de 

éter- y giran circular y uniformemente que es el único tipo de movimiento en este 

mundo, es el movimiento perfecto y propio -natural- del éter. Circularidad y 

uniformidad son dos dogmas platónicos sobre el movimiento de los cuerpos celestes que 

recogerá Aristóteles y con él todas las cosmologías hasta la de Kepler. 

La envoltura más externa de la esfera, el primer cielo, en su rotación hace dar a las estrellas 

fijas una revolución completa cada 24 horas. 

Para explicar los movimientos rotatorios de los astros y las diferencias de velocidad 

entre ellos Aristóteles, que seguía el homocentrismo de Eudoxo y Calipo, lo modifica 

intercalando entre las esferas de los astros unas esferas antigiros -que giran en sentido 



Aristóteles 75 

contrario- para ralentizar unos y acelerar otros. Como no hay vacío están en contacto y por 

lo tanto tendrían que ir todas a la misma velocidad, éste era el problema. 

4.6.2.4  El primer motor. 

Para Aristóteles "todo lo que es movido es movido por algo", lo que nos obliga a 

suponer, si no queremos hacer una cadena hasta el infinito, la existencia de un primer 

motor que mueve sin ser movido. 

Situado en las lindes del universo es causa del movimiento, que imprime a la esfera de 

las estrellas fijas y se transmite sucesivamente a través del mundo supralunar hasta 

llegar al mundo sublunar. En éste es también la causa del movimiento pues si no fuera así 

encontraríamos cuatro esferas, estables e inmóviles, formadas por cada uno de los 

distintos elementos naturales. 

El motor inmóvil es eterno -puesto que el movimiento también lo es-, inextenso, 

indivisible y sin magnitud, mueve sin ser movido y "toca" sin ser tocado. 

Desde una perspectiva metafísica el primer motor es causa y razón del ser de las 

sustancias. 

4.6.3 FÍSICA. 

4.6.3.1  Diferenciación de la física clásica. 

El aspecto más relevante y general es que en Aristóteles la física explica todo tipo de 

cambios y posee, por lo tanto, también un carácter ontológico, es decir, explica también 

el llegar a ser de los entes. La física clásica sería para Aristóteles sólo una teoría parcial 

para explicar lo que él denomina el cambio de lugar o local, y que en él se explicaría por 

su teoría general. 

Aristóteles afirma que las cosas que se mueven lo hacen por naturaleza o por 

violencia, según tengan un principio interno o externo de movimiento. Desarrollará en 

su física explicaciones para ambos tipos de movimiento. 

4.6.3.2  La teoría del lugar natural. 

Los cinco elementos que constituyen el universo tienen, en función de su naturaleza, un 

tipo de movimiento que les es propio, sería su movimiento natural. Pero debemos 

diferenciar lo que ocurre en el mundo supralunar de lo que ocurre en el mundo sublunar. 

a) Dinámica del mundo sublunar. 

i. En él el movimiento natural es el movimiento es rectilíneo. Se define hacia abajo y 

hacia arriba respecto al centro y la superficie de la esfera. Éstos son los lugares 

absolutos y naturales de los elementos. Hacia el centro se dirige lo pesado y lo 

ligero hacia arriba. Cada elemento tiene la tendencia a ir a su lugar natural en 

función de su naturaleza, de su peso o ligereza. El orden de pesado a ligero de los 

elementos es: tierra, agua, aire y fuego. 



Aristóteles 76 

ii. En él el movimiento no es uniforme. Está determinado por el peso y la resistencia 

del medio. Para Aristóteles la velocidad de un cuerpo es directamente 

proporcional a su peso e inversamente proporcional a la resistencia del medio. 

Pese a que la observación contradecía consecuencias importantes de este principio, 

Aristóteles no se preocupaba de verificarlas ya que el mundo sublunar por era el lugar 

de la imperfección y la imprecisión. Por consiguiente, desde esta premisa metafísica, 

la medición rigurosa no tenía sentido. 

b) Dinámica del mundo supralunar. 

Por ser el lugar de la perfección el éter se mueve de acuerdo con el movimiento perfecto 

que será circular y uniforme ya que es regular y sin oposición, sin principio ni fin. 

4.6.3.3  Teoría del movimiento violento. 

Sólo sucede en el mundo sublunar. Aquí la fuente de movimiento es externa y está sujeta 

a los siguientes principios: 

a) Todo lo que es movido lo es por algo. 

b) Si cesa la causa cesa el movimiento. 

c) El motor y lo que es movido han de estar en contacto. 

d) En caso de que haya más de un motor actuando, nunca podrán actuar simultáneamente, 

sino uno cuando acabe de impulsar el otro. (Primero actuará el violento y, cuando éste 

cese, el natural) 

Los problemas con el movimiento violento son las principales fuentes de críticas, por 

ejemplo en el lanzamiento de proyectiles: ¿Cómo explicar la continuidad del 

movimiento cuando en ocasiones no sigue el contacto entre el motor y el objeto? 

Aristóteles contesta que: 

a) El motor mueve al mismo tiempo, que el objeto lanzado, el medio, que siendo movido 

también sirve de motor. 

b) Transmisión de la posibilidad de mover del motor inicial al medio que sucesivamente 

la aplica a sí mismo hasta ceder. 

c) Antiperístasis (de origen platónico): el aire empuja el cuerpo, pues al avanzar éste, 

produce un vacío que el aire que hay delante va ocupando haciendo a la vez de motor. 

Las objeciones planteadas son: 

a) No explica cómo se debilita el poder 

de mover del medio. 

b) El medio posibilita y se opone, a la 

vez, al movimiento lo que es 

contradictorio. 



Aristóteles 77 

En el gráfico de arriba tenemos otro caso en el que la observación contradecía a la 

teoría (se debe al principio “d” de los antes citados) 

4.7 Ética: el eudemonismo aristotélico. 

4.7.1 MODELO TELEOLÓGICO. 

La ética aristotélica sigue un modelo teleológico o finalista como su filosofía en general: 

todo cuanto existe tiene un fin que le es propio y alcanzarlo o cumplirlo conlleva su bien, 

su propia, perfección. 

Así, habrá de plantearse cuál será ese fin, o ese bien supremo para el ser humano. Las 

acciones morales serán correctas o no en la medida en la que le permitan acceder a él o 

no, es lo que se denomina una ética teleológica. 

4.7.2 EUDEMONISMO ARISTOTÉLICO: LA FELICIDAD ES EL BIEN SUPREMO PARA EL 

SER HUMANO. 

El ser humano elige, compara diversas opciones y, con arreglo a los beneficios 

derivados de ellas, decide cuál será su actuación, pero para efectuar cualquier elección, 

debe tener presente un fin de la acción, un objetivo, un propósito que alcanzar. Algunas 

cosas son fines y otras son medios. Si no queremos caer en una regresión al infinito, 

habremos de admitir la existencia de un bien último, fin supremo al que se dirigen 

nuestras acciones. 

Hay muchos fines y unos sirven para alcanzar otros, pero ¿Cuál es el fin último al que 

tiende el ser humano? (El del ser humano en cuanto tal, el de todo ser humano y no el de 

uno en particular) 

El fin último, su supremo bien, ha de ser el más perfecto de todos. Según Aristóteles "el 

bien perfecto es el que debe siempre poseerse por sí mismo y no por una razón ajena a 

él", pues "lo que buscamos por sí mismo es más perfecto que lo que se busca para otro 

fin". 

Ese fin último, que no es para nosotros medio para obtener un fin ulterior, y que, por 

bastarse a sí mismo -por ser el último- es el más perfecto, es la felicidad. 

La felicidad es el bien supremo, el bien perfecto puesto que se desea por sí mismo. 

”Existe, pues, un determinado número de fines, y pretendemos alcanzar algunos entre 

ellos, no por sí mismos; sino en vista de otros fines; por ejemplo, el dinero, las flautas y. 

en general, todo lo que son instrumentos; al ser esto así, es evidente que todos los fines 

no son fines perfectos. Pero el bien supremo constituye, de alguna manera, un fin 

perfecto. Aunque el fin único y absolutamente perfecto sería el que nosotros buscamos. 

Si hay varios fines, entonces sería el más perfecto de todos. Ahora bien: afirmamos que 

lo que buscamos por sí mismo es más perfecto que lo que se busca para otro fin; y el 

bien que no se escoge más que en vista de otro no es tan deseable como los bienes que 

se consideran a la vez medios y fines. Y hablando en absoluto, el bien perfecto es el que 

debe siempre poseerse por sí mismo y no por una razón ajena a él. Este bien parece ser, 

en primer lugar, la felicidad. La buscamos, en efecto, siempre por sí misma y nunca por 

otra razón ajena a ella misma. Los honores, el placer, el pensamiento y toda clase de 

virtudes no nos basta intentar alcanzarlos por sí mismos..., sino que los buscamos 



Aristóteles 78 

también de cara a la felicidad, pues nos imaginamos que alcanzaremos ésta por su 

medio. Mientras que nadie desea la felicidad por las ventajas o bienes que acabamos de 

enunciar ni, en una palabra, por nada que sea exterior a ella misma. Ahora bien: 

evidentemente esta característica de la felicidad tiene su origen en el hecho de que ella 

se basta a sí misma de modo entero. El bien supremo, en efecto, según la opinión 

común, se basta a sí mismo.” 

Aristóteles, Ética a Nicómaco, 1, 7. 

Ahora, aunque "todos los seres humanos desean la felicidad" ésta es un término 

ambiguo. Propiamente la reflexión ética no tiene más objeto que la investigación 

acerca de la naturaleza de la felicidad y de los medios para obtenerla. Los estados u 

objetos que pensamos van a hacer felices a los seres humanos los estimamos así en 

función de la idea que previamente nos hemos fijado de lo que es el ser humano, de esta 

forma, la ética presupone una antropología: qué deba hacer el ser humano depende de 

qué pensemos que sea o haya de ser éste. 

4.7.3 EL CONTENIDO DE LA FELICIDAD. 

1. El naturalismo aristotélico. 

El ser humano no es un elemento aparte de la naturaleza, por ello se comprenderá su 

esencia aplicándole las mismas categorías intelectuales que nos hacen posible explicar 

aquella (la physis), en particular, su modelo teleológico. 

2. Teleologismo aristotélico. 

Todos los seres poseen una cierta función (ergon) Por ejemplo: el cuchillo sirve para 

cortar y esa es su función. 

La excelencia o virtud (areté) -su bien en definitiva- reside en el buen cumplimiento de 

esa función. 

En los seres animados (naturales) esta excelencia no viene dada de inmediato. Existe en 

ellos una fuerza, un impulso, que les conduce al desarrollo de sus virtualidades, a su 

perfección. Precisamente por ser naturales la physis les dota de la capacidad para 

llevar a cabo ese desarrollo por sus propios medios. Por ejemplo una bellota es una 

bellota pero su función es llegar a ser una encina. 

En el ser humano se aplica idéntica concepción, pero en él el movimiento se llama 

acción, praxis, movimiento autodeterminado e intencional. Es decir, en el ser humano el 

alcanzar el fin que le es propio depende de su libertad y de su voluntad. 

3. El contenido de la felicidad. 

Así pues, para determinar el contenido de la felicidad nos bastará con, siguiendo este 

modelo, determinar cuál es la función propia del ser humano, su actividad específica, 

aquella que le diferencia del resto de los seres. 

4. La actividad propia del ser humano. 



Aristóteles 79 

La actividad del ser humano es compleja, incluye multitud de funciones, unas las 

comparte con los seres naturales en general, otras con los seres inanimados. Estas 

funciones compartidas no pueden ser definitorias de la forma o esencia humana, son 

propiedades necesarias pero no forman parte de su esencia. La actividad, función, 

específica del ser humano es la de ser racional, la praxis racional, la acción intencional. 

El ser humano se define por la razón (logos): animal que posee "logos". 

Como vimos antes, el bien de los seres es aquello a lo que de hecho tienden: alcanzar su 

esencia completa desarrollando en el tiempo sus virtualidades para convertirse en lo 

que, por naturaleza, deben ser. 

Consecuentemente, el bien del ser humano no será otra cosa que alcanzar su más 

perfecta y elevada esencia: ser enteramente racional, cumplir enteramente con la 

función racional que le es propia. 

Para determinar la naturaleza de la felicidad es necesario investigar, cuál es la 

actividad propia del ser humano. Ésta es la actividad del alma de acuerdo con la razón. 

“No obstante, quizá, aunque convengamos en que la felicidad es el supremo bien, se 

desee aún tener algunas aclaraciones o precisiones complementarias. Se llegaría 

rápidamente a una conclusión, cayendo en la cuenta de lo que es el acto propio del 

hombre. Para el tocador de flauta, para el escultor, para todo tipo de artesano, en una 

palabra, para todos aquellos que practican un trabajo y ejercen una actividad, el bien y la 

perfección residen, al parecer, en el mismo trabajo. Evidentemente, lo mismo ocurre en 

el hombre, de haber algún acto que le sea propio. ¿Habrá, pues, que admitir que el 

artesano y el zapatero tienen una actividad particular y un trabajo específico, y no lo 

tendrá el hombre y la Naturaleza lo habrá hecho inactivo? O bien, igual que el ojo, el 

pie, la mano, en una palabra, todas las partes del cuerpo tienen, evidentemente, una 

función que cumplir, ¿es preciso admitir para el hombre también una actividad, además 

de las que acabamos de indicar? ¿Cuál podría ser ésta? Porque, con evidencia, la vida es 

común al hombre y a las plantas; y buscamos lo que le caracteriza específicamente. Hay 

que dejar, pues, aparte la nutrición y el crecimiento. Vendría luego la vida sensible; pero 

ésta, sin duda, pertenece también al caballo, al buey y a todo ser animado. Queda una 

sola vida activa, peculiar al ser dotado de razón.” 

Aristóteles, Ética a Nicómaco, 1, 7. 

Al ser humano la vida que le es propia es la guiada por la razón. Pero esto incluye 

todo tipo de bienes y fines diversos a los racionales. Si puede decirse que cualquier bien 

se busca por causa de la felicidad, es razonable pensar que ésta incluye variedad de 

bienes intrínsecos. La felicidad sería el conjunto de bienes y actividades 

intrínsecamente valiosos. Pero no es un mero agregado de ellos, sino que debe haber 

un orden jerárquico en ellos. 

5. La vida contemplativa. 

¿En qué consiste la felicidad entendida como plena realización de lo que el ser humano 

tiene de humano? 

Se puede entender de dos formas: 

a) Como equilibrio entre las diversas funciones de que es capaz el ser humano. 



Aristóteles 80 

b) Como la actividad guiada por lo que hay de más propio y elevado en él: la razón. 

Es la actividad contemplativa. 

Ahora, esta vida no se da accidental o esporádicamente, sino mediante la adquisición 

de ciertos modos constantes en el obrar (hábitos) que son las virtudes. Éstas no son 

aptitudes innatas, sino modos de ser que se adquieren y se conquistan con el ejercicio. 

La felicidad consiste en la actividad del alma conforme a la virtud. 

“Pero aún hay que distinguir en ella (en la razón) dos partes: una que obedece, por así 

decir, a la razón, y otra que posee la razón y dedicada a pensar. Dado que se presenta de 

esta manera, es preciso considerarla en su actividad, pues es allí donde se presenta con 

mayor superioridad. Si, pues, lo peculiar del hombre es la actividad del alma, de acuerdo 

parcial o totalmente con la razón; si afirmamos que esta función es propia de la 

naturaleza del hombre virtuoso, igual que cuando se habla del buen citarista y del 

citarista notable, y ello ocurre en todas las circunstancias, teniendo en cuenta la 

superioridad que, proveniente de la virtud o el mérito, corona el acto, de modo que el 

citarista bueno toca la cítara, y el citarista notable toca muy bien la cítara; si ello es así, 

suponemos que lo peculiar del hombre es un género de vida, que este género de vida es 

la actividad del alma, acompañada de acciones razonables, y que en el hombre perfecto 

todo se hace según el bien y lo bello u honesto, realizándose cada uno de estos actos 

perfectamente, según su virtud peculiar. En estas condiciones, el bien propio del hombre 

es la actividad del alma, en conformidad con la virtud; y si las virtudes son numerosas, 

según la que sea mejor y más perfecta.’ 

Aristóteles, Ética a Nicómaco, 1, 7. 

4.7.4 LA VIRTUD. 

En Aristóteles la moralidad no pertenece sólo al orden del logos (razón) sino también al 

pathos (pasión) y al ethos (costumbre o hábito) 

4.7.4.1 Clasificación. 

Hay que distinguir dos clases de virtudes: 

1. Intelectuales o dianoéticas. Operan sobre lo que hay en el ser humano de 

racional, es decir, sobre su razón. Son ejemplos la sabiduría, la prudencia, etc. 

2. Prácticas o éticas. Operan sobre lo que hay en él de irracional (pathos), es decir, 

sobre sus pasiones y apetitos encauzándolos racionalmente. Son ejemplos la 

fortaleza, la justicia, la amabilidad, la veracidad, etc. 

4.7.4.2 Características. 

Aristóteles parte de su concepción del alma humana y se centra en su parte irracional 

sede de las pasiones. 

Cada pasión da origen a un hábito, éstos son susceptibles de clasificación en una línea 

que va más a menos facilidad o inclinación a la pasión de que se trate. Los estados 

extremos del hábito relativo a la pasión son vicios; y el estado intermedio entre esos 

dos excesos es la virtud. 



Aristóteles 81 

Vicio          Virtud     Vicio 

Defecto    Término medio    Exceso 

 

La virtud es el justo medio, el hábito de sentir, elegir y actuar según cierta norma o 

medida: el término medio. 

Puesto que todas las acciones y pasiones del alma connotan exceso o defecto, la virtud 

consiste en el justo medio. 

Hablo de la virtud moral, que es la que tiene relación con las pasiones y las acciones 

humanas, que son las que connotan exceso, defecto o justo medio. Por ejemplo, los 

sentimientos de temor, de confianza en sí mismo, de concupiscencia, de ira, de piedad, en 

una palabra, de placer o de dolor, pueden afectarnos o demasiado o demasiado poco, y en 

ambos casos de manera defectuosa. Pero si experimentamos estos sentimientos en el 

momento oportuno, por motivos satisfactorios, respecto de personas que los merecen, por 

fines y en condiciones convenientes, nos mantendremos en un excelente término medio, 

que es lo característico de la virtud: de la misma manera hay en las acciones excesos, 

defectos y términos medios. 

Así pues, la virtud está en relación con las acciones, como con las pasiones. En ella el 

exceso es una falta y el defecto provoca la recriminación; por el contrario, el término 

medio logra los elogios y el éxito, doble fruto característico de la virtud. La virtud es, 

pues, una especie de medianía, ya que la meta que se propone es un equilibrio entre dos 

extremos. 

Por estas razones, pues, el exceso y el defecto son signos de vicio, mientras que el 

término medio caracteriza la virtud. 

Aristóteles, Ética a Nicómaco, II, 6. 

La virtud es un equilibrio entre dos extremos igualmente perjudiciales. Es una 

armonía que produce bienestar (psíquico, del alma) y para obtenerlo es necesario que se 

frenen todas las tendencias hacia los extremos, hacia la exageración, la destemplanza, la 

desmesura. En las acciones humanas es equivalente a la moderación, la templanza, la 

medida. Es la "buena proporción". 

Compendio sobre la virtud moral. 

La virtud es, pues, una disposición voluntaria adquirida, que consiste en un término 

medio en relación con nosotros mismos, definida por la razón y de conformidad con la 

conducta de un hombre consciente. Y ocupa el término medio entre dos extremos malos, 

el uno por exceso y el otro por defecto. Además, mientras que en las acciones y las 

pasiones la falta consiste unas veces en quedarse más acá de lo que conviene; otras veces, 

en ir más allá, la virtud encuentra y adopta un justo medio. Por esta razón, si según su 

esencia y según la razón que determina su naturaleza, la virtud consiste en un término 

medio, en relación con el bien y la perfección, se halla la virtud en el punto más alto. 

Aristóteles, Ética a Nicómaco, II, 6. 



Aristóteles 82 

Se debe tener en cuenta que: 

1. La virtud procede del hábito. Ninguna virtud moral se origina en nosotros por 

naturaleza. No es innata ni espontánea sino que requiere el esfuerzo de la 

voluntad. El hábito engendra la costumbre (ethos) el modo de ser de una 

persona se expresa por sus acciones (praxis), su modo de estar en el mundo 

(político, social, económico, etc.), su postura ante el dinero, la familia, el Estado, 

en una palabra su concepción de la felicidad. 

2. Exige su ejercicio continuado. Es también fuerza (virtus en latín significará 

fuerza), poder, capacidad, para buscar el bien, la propia plenitud humana, su 

propia perfección en todos los terrenos, no sólo en el moral. Es el cultivo de las 

cualidades personales, por lo tanto, es la huida de la mediocridad. Es una 

actitud adquirida, disposición permanente del espíritu, no actos aislados, 

realizados más o menos mecánicamente. En la virtud es más importante la 

actitud interna que la repetición mecánica de actos. 

3. Es un hábito voluntario y libre que implica deliberación y elección. Aristóteles 

no comparte con Sócrates el intelectualismo moral que identifica saber con 

virtud y vicio con ignorancia. No basta saber que es el bien para practicarlo, ni 

basta conocer el mal para dejar de hacerlo. 

4. Es un término medio pero que no es ni puede ser uno, ni único, ni idéntico 

para todos. No se trata de una media aritmética, no se puede interpretar de forma 

simplista. La virtud es definida por Aristóteles como "una disposición a elegir 

en qué consiste un medio relativamente a nosotros". El término justo con 

respecto a nosotros es lo que no es ni demasiado ni demasiado poco, y esto no es 

igual para todos los seres humanos. Por ejemplo la comida en un atleta y en una 

persona que lleva una vida sedentaria. 

5. No todas las acciones o pasiones admiten un término medio. Por ejemplo la 

envidia, el asesinato, los cuales son malos por sí: no hay medio en un exceso o 

un defecto. 

6. La felicidad que se alcanza con la virtud y que es el coronamiento de ella, 

requiere necesariamente de algunas condiciones: madurez, bienes externos, 

libertad personal, salud, etc. aunque estas condiciones no basten por si solas para 

hacer feliz al ser humano. 

Aristóteles trata a partir de estas ideas erigir un sistema de virtudes que son medios 

entre extremos, por ejemplo: 

Exceso Virtud Defecto 

Vanidad Respeto por sí mismo Humildad 

Osadía Valor Cobardía 



Aristóteles 83 

4.7.5 LA ÉTICA EN RELACIÓN CON LA POLÍTICA. 

La ética aristotélica se halla unida a su filosofía política ya que para él la comunidad 

social o política es el medio necesario de la moral. Sólo en ella puede realizarse el ideal 

de vida teórica en que estriba la felicidad. El ser humano como tal únicamente puede 

vivir en la polis, es por naturaleza, un animal político, es decir, social. Por consiguiente 

no puede llevar una vida moral como individuo aislado sino como miembro de la 

comunidad. Pero, a su vez, la vida social no es un fin en sí mismo, sino condición o 

medio para la vida verdaderamente humana: la vida teórica en la que consiste la 

felicidad. 

4.8 Política. 

4.8.1 INTRODUCCIÓN. 

Hay una serie de ideas fundamentales en la política aristotélica, éstas son: 

a) Los planteamientos políticos y sociales de Aristóteles suponen un intento de frenar la 

decadencia de la ciudad-estado griegos. Para ello se habrá de encontrar donde está el 

origen de la sociedad y determinar su naturaleza. 

b) Su método de investigación es distinto del de Platón: parte del conocimiento real de 

distintos Estados, se preocupa de conocer a fondo los distintos sistemas políticos de 

su época, y realiza un estudio de 158 Constituciones de ciudades y países diferentes. A 

partir, pues, de observaciones directas y de situaciones concretas elabora su política. 

c) El ser humano es un animal político (zoon politikon): para realizarse en plenitud 

necesita pertenecer a una comunidad. Ésta es la ciudad, la polis, culminación de un 

desarrollo de distintas asociaciones humanas: La familia, la tribu, la aldea, la ciudad. 

La ciudad es, para Aristóteles, una forma natural de vida humana, es la forma 

ideal de vida social y de Estado. 

d) Toda su teoría política está enmarcada por su teoría ética como vemos, están 

indisolublemente unidas. 

4.8.2 EL ORIGEN, LA NATURALEZA  Y LA FUNCIÓN DE LA POLIS (ESTADO) 

1. El origen de la polis. 

De hecho, físicamente, biológicamente, es el individuo el que engendra a la familia, ésta se 

instala en una casa; luego viene la tribu, después la aldea, y por fin, la polis, el Estado. La 

polis es, pues, el resultado de un proceso de evolución genético. 

La casa como el origen natural de la Polis 

En la casa está el origen natural de la Polis por ser aquella la comunidad primitiva que es la que 

cubre las necesidades básicas, cotidianas del hombre. 

Por casa (oikos) Aristóteles entiende lo que nosotros entendemos por familia en sentido amplio: consta 

de los miembros de la familia con vínculos de sangre, juntamente con los esclavos y sus posesiones 

(yuntas de bueyes, campos, etc.); es decir, la constituyen todos aquellos que viven juntos y forman 

una unidad económica básica. 



Aristóteles 84 

2. Naturaleza: La polis es algo natural. 

El ser de la comunidad política es natural, no artificial. No es algo establecido 

previamente, mediante pacto (al estilo de Rousseau o Hobbes) entre individuos sino algo 

que pertenece a la naturaleza misma del ser humano. El ser humano tiene una tendencia 

natural a asociarse, a ser social, a integrarse en una polis, a ser un animal político. 

3. El ser humano no puede realizarse sino es en sociedad. 

El ser humano tiene una tendencia innata a lograr su propia perfección en la polis; no 

podrá alcanzar su bien ni su felicidad, sino es en la polis, es decir, nunca aislado o en 

solitario, sino en su lugar natural que es la ciudad. Ser individuo es lo mismo que ser 

ciudadano. 

El ser humano solitario es antinatural, la tendencia innata del Ser humano hace que éste 

logre su perfección, su felicidad, en la sociedad, en el Estado; de ninguna forma puede 

conseguirla en el aislamiento o la soledad. 

4. El fin de la polis (Estado): La búsqueda de la felicidad de los ciudadanos. 

Al considerar Aristóteles la Polis como algo natural, ésta tendrá también un fin que le 

será propio: La Polis tiene como fin la felicidad de los ciudadanos, los seres humanos 

no se han asociado para vivir, sino para vivir bien. 

Por vivir bien no hay que entender la abundancia de bienes materiales sino una vida 

conforme a la virtud: una vida conforme a las exigencias de la virtud, es decir, una vida 

regida por la razón en todos los comportamientos humanos. 

Aristóteles da a la política un claro contenido ético, al poner ésta bajo la tutela de la 

virtud, que se convierte en el fin y en el ideal a que debe aspirar la ciudad. 

La auténtica misión de la Polis es crear las condiciones para que se dé una vida buena 

y perfecta: tiene que satisfacer las necesidades primarias y materiales de los 

ciudadanos. El Estado está hecho para que la comunidad viva, no sólo biológicamente, 

sino para que viva bien. El bien y el fin coinciden, y el bien supremo es la felicidad, por 

tanto, el Estado tiene que velar para que la ciudad alcance la felicidad. 

4.8.3 LOS GRUPOS HUMANOS EN LA SOCIEDAD. 

1. Quiénes tienen el status de ciudadanos. 

La felicidad, que es el fin del Estado, no es alcanzable para muchos de los ciudadanos: 

solamente los ciudadanos libres son los que pueden alcanzarla. Porque: 

 En la ciudad no todos son iguales. 

"La justicia consiste en la igualdad, y así es; pero, no para todos, sino para los iguales; y 

se piensa que la desigualdad es justa, y así es, pero no para todos, sino para aquellos que 

son desiguales" 

Aristóteles: Política III,9,1280 a 



Aristóteles 85 

Aristóteles no concede el derecho de ciudadanía a todos los elementos que componen 

la ciudad; excluye a los esclavos y a las mujeres: 

"Hay algunas mujeres y hembras de otros animales, como los caballos y los bueyes, que 

tienen suma propensión a dar hijos semejantes a sus progenitores, como la yegua llamada 

Justa, en Farsalo" 

Aristóteles: Política II,3,1262 a,23 

También excluye a los artesanos, labradores y mercaderes, de los que afirma que 

mejor que sean esclavos. 

En la categoría de seres humanos libres entran solamente las tres clases superiores: los 

guerreros, los sacerdotes y los magistrados. 

2. Justificación de la esclavitud. 

Para Aristóteles unos seres humanos son libres por naturaleza y otros son esclavos. 

Para éstos la esclavitud es cosa justa y conveniente. Los esclavos son los que tienen que 

trabajar para que queden libres de ocupaciones los ciudadanos libres y entonces, 

éstos puedan dedicarse al pensamiento, la filosofía. 

4.8.4 LAS FORMAS DE GOBIERNO. 

¿Cuál es la forma de gobierno que puede asegurar ese fin? Aristóteles distingue 

entre: 

a) Sistemas que considera justos: 

i. Monarquía, o gobierno de uno sólo. 

ii. Aristocracia, o gobierno de los mejores. 

iii. Democracia, o el gobierno de la comunidad. 

b) Sistemas que considera injustos: 

i. Tiranía, o desviación de la monarquía. 

ii. Oligarquía, o desviación de la aristocracia. 

iii. Demagogia, o desviación de la democracia. 

Los regímenes rectos de los desviados se diferencian en que en los primeros el poder 

se ejerce en interés público y no en el interés de los gobernantes. 

Aristóteles siempre estuvo en contra de la democracia, para él la mejor forma de 

gobierno es la aristocracia, término medio entre la monarquía y la democracia. 

Propone una amplia clase media como fundamento de la Constitución Política de la 

ciudad. Definirá esta clase media como el término medio entre ricos y pobres: los ricos, 

que se dejan llevar por el egoísmo y la ambición, y los pobres, que son una carga y un 

peligro para el Estado. 



Aristóteles 86 

4.8.5 CONCLUSIONES. 

El vivir bien conforme a la virtud; la perfección y la felicidad, a la que el ser humano 

aspira mediante su participación en la polis, no es para todos, ni está al alcance de todos. 

De este bien común, la felicidad, queda excluida de la polis la mayor parte de los 

ciudadanos que la integran. Sólo los ciudadanos libres, es decir, los que poseen los 

suficientes bienes de fortuna para no tener que sujetarse a un trabajo necesario, y 

disponen de medios, de tiempo y ocio, para consagrarse a actividades intelectuales 

(consideradas superiores), son los que pueden conseguir la felicidad. 

El bien común de la ciudad, se convierte en el bien de algunos, de una clase particular. 

Se trata de un ideal aristocrático, de una elite privilegiada. 


