
Índice 1 

FILOSOFÍA II: HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CRÉDITO I: PENSAMIENTO ANTIGUO Y MEDIEVAL 

 

PRIMERA PARTE. 
EL PENSAMIENTO GRIEGO (I): 

LA REALIDAD Y EL CONOCIMIENTO. 
MONISMO Y PLURALISMO; IDEALISMO Y EMPIRISMO 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1 EL PASO DEL MITO AL LOGOS: EL NACIMIENTO DE LA FILOSOFÍA ......................... 4 

1.1 INTRODUCCIÓN. ......................................................................................................................... 4 
1.2 LA MONARQUÍA MICÉNICA: LA GRECIA ARCAICA (DEL SIGLO XIX AL XII A. C.) ...................... 4 

1.2.1 Organización político-social. ............................................................................................... 5 
1.3 EL ESTADO ARISTOCRÁTICO: LA SOCIEDAD DESCRITA POR HOMERO Y EL MODELO DE 

REPRESENTACIÓN MÍTICO (DEL SIGLO XII AL VII A.C.) ........................................................................... 6 



Índice 2 

1.3.1 Organización político-social. ............................................................................................... 6 
1.3.2 Cultura y valores predominantes. ......................................................................................... 6 
1.3.3 El mito: la respuesta a la búsqueda de sentido. ................................................................... 7 

1.4 LA APARICIÓN DE LA POLIS: EL NACIMIENTO DE LA FILOSOFÍA (DEL SIGLO VII AL VI A.C.) ...... 9 
1.4.1 Evolución económica. ........................................................................................................... 9 
1.4.2 Impacto cultural de la reanudación del comercio exterior: Crítica de la cultura 

aristocrática y sus valores. ................................................................................................................. 9 
1.4.3 Evolución política: el inicio de la discusión en el ágora y la ordenación del espacio 

político. 9 
1.4.3.1 Modelos de participación (eunomía e isonomía). ......................................................................... 10 

1.4.4 Características culturales de la Polis. ................................................................................ 11 
1.4.5 El logos: la respuesta de la Polis a la búsqueda del sentido. ............................................. 12 

2 EXPLICACIÓN RACIONAL Y EL CONCEPTO DE NATURALEZA................................... 14 

2.1 ESQUEMA CONCEPTUAL DE EXPLICACIÓN DE LA REALIDAD. .................................................... 14 
2.2 EL CONCEPTO DE PHYSIS (NATURALEZA). ................................................................................ 15 
2.3 RELACIÓN ENTRE EL ESQUEMA CONCEPTUAL  Y EL CONCEPTO DE PHYSIS. ............................... 16 

3 LOS FILÓSOFOS PRESOCRÁTICOS. ...................................................................................... 17 

3.1 INTRODUCCIÓN. ....................................................................................................................... 18 
3.2 LA ESCUELA DE MILETO. ......................................................................................................... 19 

3.2.1 Introducción. ...................................................................................................................... 19 
3.2.2 Tales de Mileto. .................................................................................................................. 19 
3.2.3 Anaximandro de Mileto. ..................................................................................................... 20 

3.2.3.1 La búsqueda del arjé. ............................................................................................................... 20 
3.2.3.2 El funcionamiento de la naturaleza (physis) ............................................................................ 21 
3.2.3.3 Cosmogonía. ........................................................................................................................... 21 
3.2.3.4 Cosmología. ............................................................................................................................ 22 

3.2.4 Anaxímenes de Mileto. ........................................................................................................ 22 
3.3 LA ESCUELA PITAGÓRICA. ........................................................................................................ 23 

3.3.1 Introducción. ...................................................................................................................... 23 
3.3.2 La religión pitagórica: Las doctrinas órficas. .................................................................... 23 
3.3.3 La búsqueda del arjé. ......................................................................................................... 25 

3.3.3.1 La teoría musical. .................................................................................................................... 25 
3.3.3.2 Teoría de los números: el arjé de los pitagóricos..................................................................... 26 

3.3.4 Cosmogonía. ....................................................................................................................... 27 
3.3.5 Cosmología. ........................................................................................................................ 28 

3.4 HERÁCLITO. ............................................................................................................................. 29 
3.4.1 Introducción. ...................................................................................................................... 29 
3.4.2 "Panta rei" (Todo fluye): El perpetuo fluir de las cosas. ................................................... 29 
3.4.3 El logos: la ley y el principio explicativo de todo el universo. ........................................... 29 
3.4.4 El fuego como arjé. ............................................................................................................. 31 
3.4.5 El alma: La antropología heraclítea. ................................................................................. 31 

3.5 PARMÉNIDES. ........................................................................................................................... 32 
3.5.1 Introducción. ...................................................................................................................... 32 
3.5.2 Las vías del conocimiento. .................................................................................................. 32 
3.5.3 La Vía de la Verdad: Deducción de las características del Ser. ........................................ 33 
3.5.4 La Vía de la Opinión. ......................................................................................................... 35 
3.5.5 Equívocos del lenguaje. ...................................................................................................... 35 
3.5.6 La filosofía después de Parménides.................................................................................... 35 

3.6 LOS PLURALISTAS. ................................................................................................................... 36 
3.6.1 Introducción. ...................................................................................................................... 36 
3.6.2 Anaxágoras de Clazomene. ................................................................................................ 37 

3.6.2.1 Contexto histórico. .................................................................................................................. 37 
3.6.2.2 Datos biográficos. ................................................................................................................... 37 
3.6.2.3 La búsqueda del arjé: las homeomerías. .................................................................................. 37 
3.6.2.4 Cosmogonía ............................................................................................................................ 37 

3.6.3 Los atomistas: Leucipo de Mileto y Demócrito de Abdera. ................................................ 38 
3.6.3.1 Introducción. ........................................................................................................................... 38 
3.6.3.2 La búsqueda del arjé: los átomos y el vacío. ........................................................................... 39 
3.6.3.3 Cosmogonía. ........................................................................................................................... 39 
3.6.3.4 El alma y la teoría del conocimiento (sensismo). .................................................................... 39 



Índice 3 

 



El paso del Mito al Logos 4 

1 EL PASO DEL MITO AL LOGOS: EL NACIMIENTO DE LA FILOSOFÍA 

1.1 Introducción. 

Los diferentes tipos de respuesta que los seres humanos han elaborado para poder dar 

sentido a la realidad (para poder explicar la realidad tanto natural como social) reflejan 

esquemas mentales directamente determinados por los modelos socio-políticos en los 

que surgen. 

Sólo en el seno de una sociedad tolerante y no dogmática pudo surgir la filosofía como 

modelo de explicación racional de la totalidad de lo real. 

Para comprender el nacimiento de la razón griega hay que seguir el camino por donde 

ella se ha podido desprender de una mentalidad religiosa, indicar lo que debe al mito y 

cómo lo ha superado; debemos confrontar, con el telón de fondo del pasado micénico, el 

viraje del siglo VIII al VII en el que Grecia toma una nueva orientación, sienta las bases 

de la Polis y asegura mediante la laicización del pensamiento político, el advenimiento 

de la filosofía. 

Para ello repasamos en los tres siguientes apartados la evolución política, social, 

cultural y religiosa de la Grecia antigua. 

Objetivos 

 

1.2 La monarquía micénica: la Grecia Arcaica (Del siglo XIX al 
XII a. C.) 

El mundo griego más antiguo se emparienta en muchos de sus rasgos con los reinos 

del Cercano Oriente que le fueron contemporáneos (Egipto y Mesopotamia) y es heredero 

de la civilización minoica (Creta) desarrollada desde el siglo XXI a. C. hasta la invasión 

minia que la absorbería formando la civilización micénica en el siglo XIX a. C. 

1. Describir las circunstancias socio-políticas y culturales que, como contexto, 

favorecieron el nacimiento de la filosofía griega. 

a. Conocer la evolución histórica en la que se suceden tres modelos de 

organización político-social que ofrecen tres diferentes tipos de 

respuesta en el intento de explicar la realidad. 

b. Ver como cada uno de ellos viene determinado por el modelo político-

social en el que se formulan. 

c. Explicar el paso de un modelo de explicación mítico-religiosa a un modelo 

de explicación racional. 

2. Analizar, definir y diferenciar una representación mítica de una explicación 

racional. 



El paso del Mito al Logos 5 

1.2.1 ORGANIZACIÓN POLÍTICO-SOCIAL. 

La vida social aparece centrada en torno al palacio cuya función es religiosa, política, 

militar, administrativa y económica a la vez (civilización palatina). 

El rey o Anax tiene un carácter divino, es el centro, todo gira entorno de él, lo controla 

todo: concentra y reúne en su persona todos los elementos del poder. Por medio de una 

jerarquía de escribas, intermediarios y burócratas controla y reglamenta 

minuciosamente todos los sectores de la vida económica y todos los dominios de la 

actividad social. 

La economía es una mezcla de monarquía burócrata (la administración, fuertemente 

centralizada y avanzada, reglamenta la distribución, intercambio y producción de bienes, 

no existe casi el comercio privado) y feudal (aunque el régimen de feudo depende del rey 

más directamente que de la nobleza). 

La organización político-social está fuertemente jerarquizada desde el gobierno 

palatino hasta él de las aldeas por una escala de representantes de la administración. En esa 

jerarquía al servicio del control absoluto del rey destacan: 

1. En lo económico los escribas, agentes administrativos que sostienen una 

burocracia muy avanzada y centralizada. Llevan registro de todo en sus archivos. 

Hacen de la escritura un instrumento de poder y control reservado a una 

minoría. 

2. En lo religioso hay una casta sacerdotal cerrada y privilegiada que vigila la 

observancia de los textos sagrados de una religión mistérica y hierática. Sin 

embargo, dado su carácter divino, el papel fundamental lo tiene el rey. Él ordena el 

calendario, vela la observancia del ritual y celebración de fiestas en honor de los 

distintos dioses, y protagoniza los ritos de reordenación del mundo según los 

mitos de soberanía. Éstos celebrados anualmente reinstauran el orden tanto 

natural (cósmico) como social (la legitimidad del rey y del sistema político). De 

aquí que fuera tan importante que los reyes pudieran determinar con antelación 

(dedicación e interés por la astronomía) acontecimientos cósmicos excepcionales 

como los eclipses. Un error en este sentido podía cuestionar su autoridad. 

3. En lo militar el rey se apoya en una aristocracia guerrera (áurigas), privilegiada y 

con forma de vida propia. 

El sistema palatino significaba para los monarcas micénicos un importante elemento de 

poder porque permitía: 

a) Control riguroso sobre un amplio territorio. 

b) Expansión comercial. 

c) Centralizar, acumular riqueza y poder. 



El paso del Mito al Logos 6 

1.3 El estado aristocrático: La sociedad descrita por Homero y el 
modelo de representación mítico (Del siglo XII al VII a.C.) 

La invasión doria en el siglo XII destruye el sistema de economía palatino que se hunde 

para siempre y con él sus estructuras. Ahora, con esta invasión no es sólo una dinastía lo 

que sucumbe sino que se destruye para siempre una forma de vida social. Esto 

repercute sobre el hombre griego y su universo espiritual, transforma sus actitudes 

psicológicas. La desaparición del rey pudo preparar desde entonces una doble y 

solidaria innovación: la institución de la ciudad y el nacimiento del pensamiento 

racional. 

Grecia queda aislada y retorna a una economía puramente agrícola. El rey o Anax es 

sustituido por un grupo de jerarcas ahora denominados basileus que no centralizan el 

poder desapareciendo el sistema administrativo, la clase de escribas y la escritura 
(que no reaparecerá hasta el siglo IX con un alfabeto simplificado y una utilización muy 

diferente a la anterior). 

Se inaugura una nueva edad de la civilización griega: existe una conciencia de ruptura 

con el pasado. Se produce una separación entre el mundo de los vivos y el de los 

muertos (se sustituye la inhumación por la cremación), de los hombres de los dioses 

(caída del Anax rey divino). Se prepara la poesía homérica. 

1.3.1 ORGANIZACIÓN POLÍTICO-SOCIAL. 

La organización social anterior desaparece y quedan ahora dos clases diferenciadas y 

opuestas que se enfrentarán en ocasiones violentamente. Éstas son la aristocracia 

guerrera (genos) y las comunidades aldeanas (demos). Para mediar entre ellos 

aparecerá el pre-derecho político (antes no hacía falta, la ley era el rey) hacia al siglo VII 

de la mano de los míticos siete sabios. 

El basileus recoge el poder del Anax, más su poder es mucho menor y no tiene carácter 

divino. Tiene una función esencialmente religiosa, descentraliza el poder. Los basileus 

proceden de una aristocracia nobiliaria y mercantil. 

Los genos son castas cerradas dirigidas por terratenientes agrícolas y militares. Se ven 

vinculados por una misma religión, descienden de un mismo personaje y adoran a un 

mismo dios. La jerarquización y la unión dependen de la pureza de la sangre. Tiene 

un fuerte sentido de la solidaridad y una fuerte conciencia del deber y cumplimiento para 

con los miembros de su genos (dentro de la cultura de la vergüenza que predomina esta 

sociedad). Exaltan los valores de lucha, concurrencia, rivalidad y pertenencia a una 

misma comunidad. El jefe del genos manda y ordena siendo casi un reflejo, dentro del 

grupo, del antiguo Anax. 

1.3.2 CULTURA Y VALORES PREDOMINANTES. 

Educación: en estos momentos la cultura griega carece de libros sagrados y de un 

sistema educativo organizado. El papel educador lo desempeñan los poetas (muy 

especialmente Homero) y los aedos (compositores de poesías). Los rapsodas, unidos en 

cofradías, dan forma acabada a la mitología y a las leyendas, fijándolas, ofreciendo: 



El paso del Mito al Logos 7 

1. Prototipos de valores éticos que fijarán una primera conciencia colectiva de la 

sociedad griega que será contrarrestada por los filósofos posteriores. Predomina lo 

que se denomina una cultura de la vergüenza regida por valores como el linaje (Los 

nobles son los únicos depositarios de la virtud - areté-: bueno es el de linaje noble y 

malo y vulgar el de linaje plebeyo), el éxito (no se castiga por no haber obrado bien 

sino por haber fracasado, fracasar es vergonzoso) y la fama. 

En una sociedad así (agonística) no hay lugar para ideas como justicia (diké) y 

derecho que implican una cierta igualdad, éstas como hemos visto sólo se plantean de 

manera incipiente entre los distintos clanes pero no dentro de ellos ni en relación con el 

demos. 

2. La teología y la religión: La organización social de los dioses -con Zeus como dios 

supremo- y sus formas de comportarse descritas por Homero se corresponden 

totalmente con la organización social y el código moral que hemos descrito 

anteriormente. La conducta de los dioses (robos, adulterios, engaños, etc.) considerada 

más tarde inmoral por los filósofos está de acuerdo con la moral aristocrática a que 

ya nos hemos referido. Parece que al revés de lo que aparece en la Biblia son los 

hombres los que hacen a los dioses a su imagen y semejanza (Recordar la crítica de 

Jenófanes) Estos dioses son más "humanos" (sólo les distingue de éstos su 

inmortalidad) que los de otras religiones (por ejemplo: los de la monarquía micénica) 

en las que son divinidades distantes, hieráticas y terribles. 

Por otra parte, al carecer de una organización sacerdotal encargada de velar por la 

ortodoxia la crítica a las doctrinas y contenidos de la religión fue posible, algo que 

es imposible en aquellas sociedades donde hay libros sagrados y dogmas. Fue esta 

crítica a todos los aspectos de las enseñanzas homéricas uno de los puntos de partida de 

la filosofía. 

3. Todo lo que sabían sobre historia, geografía, navegación, arte militar, cosmología, etc. 

1.3.3 EL MITO: LA RESPUESTA A LA BÚSQUEDA DE SENTIDO. 

Hablamos del mito para referirnos a dos cosas: 

1. Por un lado, el conjunto de narraciones y doctrinas tradicionales de los poetas 

(especialmente Homero y Hesíodo) acerca del mundo, los seres humanos y los 

dioses. Como conjunto de estas narraciones y doctrinas, el mito se caracteriza por 

ofrecer una explicación total, una explicación en la que encuentran respuesta los 

problemas y enigmas más acuciantes y fundamentales acerca del origen y 

naturaleza del universo, del ser humano, de la civilización y la técnica, de la 

organización social, etc. 

2. Por otro, el esquema mental que subyace a tales explicaciones (que supone una 

actitud intelectual) Este esquema tiene las siguientes características: 

a) En el mito las fuerzas naturales (el fuego, el viento, etc.) son personificadas y 

divinizadas: se trata de dioses personales cuya presencia y actuación como tales se 

deja sentir continuamente en el curso de los acontecimientos. 



El paso del Mito al Logos 8 

b) Como consecuencia de lo anterior, los fenómenos y sucesos del universo se 

hacen depender de la voluntad de un dios (de los dioses en general). 

c) Por lo tanto, los fenómenos naturales -y también la conducta humana, 

individual o colectiva- son en gran medida imprevisibles, suceden de un modo 

arbitrario, dependen en su curso de la voluntad antojadiza de la divinidad. 

d) Dentro de estas coordenadas es imposible la ciencia. La ciencia sólo es posible 

como búsqueda de leyes, de las regularidades que rigen en la naturaleza y ¿cómo  

intentar siquiera descubrir las leyes que rigen el universo si se niega por principio 

su misma existencia? 

e) La arbitrariedad en el curso de los acontecimientos (sean cósmicos o humanos) 

encuentra ciertas limitaciones incluso en el pensamiento mítico. La actuación 

misma de los dioses está sometida a ciertas fuerzas de carácter cósmico como 

el destino. Se trata de entidades más o menos imprecisas que, al contrario que los 

dioses a que nos hemos referido anteriormente, no son personales sino abstractas. 

Contra el destino nada pueden hacer dioses ni hombres, es una fuerza ciega e 

inescrutable. 

Explicación mítica: Hesíodo 

"¡Salud, hijas de Zeus! (el poeta se está dirigiendo a las musas). Otorgadme el hechizo 

de vuestro canto. Celebrad la estirpe sagrada de los sempiternos Inmortales, los que 

nacieron de Gea, tierra, y del estrellado Urano, cielo, los que nacieron de la tenebrosa 

Noche y los que crió el salobre Ponto, mar de la tierra. Decid también cómo nacieron al 

comienzo los dioses, la tierra, los ríos, el ilimitado ponto de agitadas olas y, allí arriba, 

los relucientes astros y el anchuroso cielo Y los descendientes de aquellos dioses 

dadores de bienes, cómo se repartieron la riqueza, cómo se dividieron los honores y 

cómo además, por primera vez, habitaron el muy abrupto Olimpo. Inspiradme esto, 

Musas que desde un principio habitáis las mansiones olímpicas, y decidme que hubo 

antes de aquéllos. 

En primer lugar existió el Caos, abertura que contenía en sí todas las cosas en forma 

confusa. Después Gea, tierra, la de amplio pecho, sede siempre segura de todos los 

inmortales que habitan la nevada cumbre del Olimpo. En el fondo de la tierra de anchos 

caminos existió el tenebroso Tártaro, infierno. Por último, Eros, amor, el más hermoso 

entre los dioses inmortales, que afloja los miembros y cautiva de todos los dioses y 

todos los hombres el corazón y la sensata voluntad en sus pechos. 

Del Caos surgieron Erebo, averno o lugar de tinieblas bajo el suelo, y la negra Noche. 

De la Noche a su vez nacieron el Éter, lugar de donde sale la luz en la bóveda celeste, y 

el Día, a los que alumbró preñada en contacto amoroso con Erebo. 

Gea alumbró primero al estrellado Urano, cielo, con sus mismas proporciones, para que 

la contuviera por todas partes y poder ser así sede segura para los felices dioses. 

También dio a luz a las grandes Montañas, deliciosa morada de diosas, las Ninfas que 

habitan en los boscosos montes. Ella igualmente parió al estéril piélago de agitadas olas, 

el Ponto, sin mediar el grato comercio." 

Teogonía, 104-131 



El paso del Mito al Logos 9 

1.4 La aparición de la polis: El nacimiento de la filosofía (Del 
siglo VII al VI a.C.) 

1.4.1  EVOLUCIÓN ECONÓMICA. 

A partir del siglo VII a. C. tuvo lugar una honda transformación en la sociedad griega. 

Cobra una importancia definitiva el comercio: La economía griega se orienta hacia el 

comercio marítimo, una fuerte explosión demográfica favorece la expansión. Los genos 

influenciados por oriente buscan la opulencia, la riqueza como fin. La aristocracia 

aumenta sus posesiones territoriales y especializa los cultivos degradando 

progresivamente las posesiones del demos. 

Aparece la moneda. La riqueza no se mide tanto ya por la tenencia de tierras como por 

el dinero que se tiene. 

Se desarrolla en las ciudades una clase artesanal (facilidad para crear los propios útiles 

gracias al hierro) que cada vez tendrá más peso económico y político. Éstos intentaran 

mediar entre la aristocracia y el demos cada vez más enfrentados y diferenciados 

intentando que no prevalezcan las posturas radicalizadas de ninguno de ellos. 

1.4.2  IMPACTO CULTURAL DE LA REANUDACIÓN DEL COMERCIO EXTERIOR: 
CRÍTICA DE LA CULTURA ARISTOCRÁTICA Y SUS VALORES.  

Habiendo estado hasta ahora aislada, a través de los viajes y la reanudación de la relación 

con Oriente (que había estado interrumpida desde tiempos de la caída de la monarquía 

micénica) entra en contacto con nuevos conocimientos técnicos y geográficos, pero 

además con otras formas de vida y costumbres. 

En las mentes más despiertas la sabiduría popular representada por las enseñanzas 

rutinarias de los poetas antiguos comienza aparecer como inadecuada:  

1. En lo que se refiere a la moral: los valores guerreros y aristocráticos quedan 

desfasados cuando las relaciones comerciales exigen nuevas normas de justicia y 

derecho como base de los intercambios. 

2. En lo que se refiere a la teología homérica: el conocimiento de otros pueblos lleva a la 

convicción de que cada pueblo y cada raza se representan a los dioses de manera 

distinta. 

A la larga se abrirá paso la convicción de que la interpretación del universo y de la 

convivencia humana ha de asentarse sobre bases distintas, racionales. 

1.4.3  EVOLUCIÓN POLÍTICA: EL INICIO DE LA DISCUSIÓN EN EL ÁGORA Y LA 

ORDENACIÓN DEL ESPACIO POLÍTICO. 

La desaparición del palacio había creado un vacío de poder (espacio que ocupará el 

ágora). Nace una reacción ante la situación de anomía existente: se desea reformar la 

vida social en función de la comunidad. 

Los genos hacen que las relaciones sociales se caractericen por la violencia, la 

injusticia, la arbitrariedad. El esfuerzo de renovación actúa en distintos planos 



El paso del Mito al Logos 10 

simultáneamente: religioso, político, jurídico y económico, aspirando a restringir los 

deseos insaciables de poder y riqueza de los distintos clanes. 

Serán los míticos siete sabios quienes iniciarán y protagonizarán la búsqueda de una 

justicia (diké) que armonice y concilie los distintos elementos de la ciudad: su tarea 

será la organización de la polis y la invención de leyes que cumplan aquellos objetivos. 

Los genos luchan entre ellos, y a su vez se enfrentan a los basileus y los sabios, en este 

contexto y cansados de luchas civiles los sabios establecen una nueva ética política 

basada en la igualdad: definieron positivamente las condiciones que permitieran instaurar 

el orden en el mundo de la ciudad. 

1.4.3.1  Modelos de participación (eunomía e isonomía). 

La igualdad se definirá de dos modos distintos que se irán sucediendo: 

a) La eunomía defendida por Solón (594 a.C.): Los basileus primero, y después los 

genos, buscan el igualitarismo entre ellos: el poder ha de ser repartido entre los 

"iguales" (así es como se definen ellos). La noción de poder se transforma las 

decisiones reclaman ser discutidas y elaboradas  poniendo los problemas en el 

centro (“es to meson”) y a la misma distancia de todos para ser debatidos 

(progresivamente reivindicarán poder participar en ello más grupos sociales). 

Este tipo de igualdad es de tipo jerárquica, geométrica, cuya noción esencial es la 

proporción: más poder para los mejores. La ciudad es un cosmos armonioso si cada 

uno está en su lugar, y posee la porción de poder que le corresponde en función de su 

propia virtud. 

Se sustituyen las relaciones de fuerza por relaciones de tipo racional: cobra vital 

importancia el valor de la palabra en la armonización de luchas entre las diversas 

castas o familias que ahora se ha de realizar mediante la utilización de argumentos. 

El centro de discusión es la plaza pública o ágora: lugar de reunión de los 

ciudadanos para la discusión política. El centro de la ciudad antes ocupado por el 

palacio es ahora ocupado por el ágora (que también es la plaza del mercado). 

Cuando esto ocurre ya se puede hablar de la polis. 

Aun siendo un tipo de igualdad en función del mérito  y aristocrática es un paso 

adelante pues en ella se pasa de la sumisión y dominación a una relación 

contractual. 

b) Isonomía defendida por Clístenes (515 a.C.): es la versión democrática, la igualdad 

entre todos los "ciudadanos" en todos los terrenos sin distinciones ni 

proporciones jerárquicas. La antigua organización tribal se suprime a través de una 

reforma administrativa que divide de forma diferente las regiones con el fin de eliminar 

las tensiones y luchas tribales. 

El poder está en el medio y se ejecuta rotativamente: esta será la máxima expresión 

de la democracia y la política guiada por el pensamiento racional. El mundo de las 

relaciones sociales se transforma en un sistema coherente, regulado por relaciones de 

igualdad, simetría y reciprocidad. El poder está repartido, según un ciclo 



El paso del Mito al Logos 11 

reglamentado pasa de un grupo a otro, de un individuo a otro, mandar y obedecer 

son sucesivas expresiones de un solo mismo ciclo bajo la ley de la isonomía. 

El mundo social adopta la forma de un cosmos circular y centrado, en el que cada 

ciudadano habrá de recorrer la totalidad del circuito ocupando y cediendo, 

sucesivamente, según el orden del tiempo, todas las posiciones simétricas que 

componen el espacio cívico. 

1.4.4  CARACTERÍSTICAS CULTURALES DE LA POLIS. 

Los cambios de la vida política y social de la polis se dan de manera gradual pero estarán 

presididos por los siguientes elementos: 

1. Predominio de la palabra sobre todos los otros instrumentos de poder. Es la 

herramienta política por excelencia. Pierde parte de su sentido ritual, no es la 

fórmula justa, la sentencia irrevocable, sino el debate contradictorio, la discusión 

y la argumentación. El que consiga un discurso más convincente, por votación, 

impondrá sus ideas. Todas las cuestiones de interés general antes dictadas por el Anax, 

ahora se debaten y analizan entre los componentes que comparten el poder. 

2. Plena publicidad en las actividades más importantes de la vida social. En dos planos: 

a) Análisis de los problemas comunes (antes resueltos con hermetismo total en el 

interior del palacio) frente a los privados. 

b) Procedimientos abiertos frente a los secretos. Aunque esto no quiere decir que 

éstos últimos desaparezcan totalmente pues siguen existiendo oráculos, ritos y 

prácticas secretas. 

Como consecuencia, todo se expone públicamente para ser criticado y analizado: los 

comportamientos, las conductas, los conocimientos, etc. En los debates comienza a 

tener más peso los argumentos utilizados que quien los utiliza. 

La escritura toma un papel importantísimo de divulgación de saberes y conocimientos 

reservados y prohibidos, será el medio de una cultura común, el bien común de los 

ciudadanos. 

Las leyes se redactan y se escriben. La ley escrita asegura su permanencia y fijeza, las 

sustrae a la autoridad privada del basileus, las transforma en un bien común, en una 

regla general, susceptible de ser aplicada por igual a todos. Deja de ser un privilegio de 

los ricos para ser regla común a todos y superior a todos, norma racional, sometida a 

discusión y modificable por decreto, pero que expresa un orden concebido como 

sagrado. 

La religión se ve también sometida a este proceso dándose publicidad al culto, 

exponiéndose públicamente los antiguos sacra (símbolos de investidura, religiosos y 

estatuas) en los templos residencias abiertas y públicas. Aparece la religión oficial y 

pública lo que no impide que continué habiendo religiones de carácter mistérico y 

esotérico. Esta exposición pública de la religión también la pone "es to meson" para ser 

debatida y debita la fuerza que le daba el antiguo secretismo. 



El paso del Mito al Logos 12 

1.4.5 EL LOGOS: LA RESPUESTA DE LA POLIS A LA BÚSQUEDA DEL SENTIDO. 

En el siglo VI a.C. aparecen en la Mileto jonia un grupo de pensadores que inauguran un 

nuevo modo de reflexión acerca de la naturaleza, a la que toman por objeto de 

investigación sistemática: es el nacimiento de la filosofía. 

La filosofía nace como una crítica al mito pero con una actitud tan ambiciosa en sus 

deseos explicativos como éste. Los primeros filósofos buscarán respuesta a las preguntas 

por el origen del mundo (cosmogonía), su composición y su ordenamiento 

(cosmología), los fenómenos meteorológicos, sin tener que acudir ni al mito ni a las 

explicaciones dadas por teogonías antiguas.  

Este nuevo modo de pensar se caracteriza por: 

1. No realizar ninguna alusión a fuerzas sobrenaturales o dioses en sus 

explicaciones. Nada existe que no sea naturaleza (physis): los seres humanos, la 

divinidad, el mundo, forman parte de un universo unificado y homogéneo. 

2. Por lo tanto, buscan las causas de los fenómenos naturales en la propia naturaleza, 

no en la intervención de personajes fantásticos e inobservables. ¿Cómo? 

a) Los acontecimientos primitivos, las fuerzas que produjeron el cosmos también 

se conciben a imagen de los hechos que se observan actualmente, y tienen una 

explicación análoga. 

b) De igual forma, se basan en las regularidades que suceden cotidianamente para 

explicar los fenómenos que ocurren sólo de tanto en tanto: tempestades, 

terremotos, etc. 

"Anaxímenes dice que la tierra se cuartea cuando se moja y se seca y que son los 

montones resultantes los que, al romperse y caer dentro, la hacen temblar; por eso los 

seísmos ocurren en los períodos de sequía y de excesivas lluvias; pues en los períodos de 

sequía, como se ha dicho, la tierra, al secarse, se cuartea y, cuando recibe un exceso de 

agua, se deshace". 

Aristóteles, Meter. B7, 365 b6 

c) Aventuran, a partir de estas regularidades, teorías generales sobre el 

funcionamiento de la naturaleza. El objetivo último será buscar una sola ley, un 

único principio (arjé) que explique toda la realidad. 

3. Destierran el concepto de arbitrariedad sustituyéndolo por el de necesidad (ley, 

nomos) Investigar la naturaleza consistirá en buscar: 

a) Leyes necesarias, no caprichosas o arbitrarias: Siempre que se den las mismas 

circunstancias se habrán de dar los mismos efectos (por ejemplo: el calor dilata 

los cuerpos y el frío hace que se contraigan) 

b) Leyes universales, no sólo válidas para un solo acontecimiento, sino válidas para 

todos los fenómenos de un mismo tipo, fenómenos aparentemente diferentes. 

(por ejemplo: Siguiendo el de antes, explicaría porqué se derrite la cera o se 

evapora el agua) 



El paso del Mito al Logos 13 

4. La cuestión fundamental será explicar cómo partiendo del caos se ha podido 

establecer el orden (cosmos). Los milesios por primera vez hacen que el origen y el 

orden del mundo adopten la forma de un problema explícitamente planteado al 

que hay que dar una respuesta sin misterio, a la medida de la inteligencia humana y 

susceptible de ser expuesta y debatida públicamente en el ágora como una 

cuestión más. 

5. Las nociones de orden y de ley que han sido la base de la Polis, del pensamiento 

político y moral, del cosmos humano, son las que han sido trasladadas para la 

conformación de esas nuevas cosmologías. 

 

COMPARACIÓN ENTRE TEOGONÍA Y COSMOLOGÍA 

En las teogonías el orden final es consecuencia del triunfo de un dios soberano, la 

génesis es un problema secundario, lo principal es la victoria del dios que impone su 

orden, el relato es la expresión dramática de la dinastía hasta conseguir el poder. El 

orden no es el resultado del juego dinámico de los elementos que constituyen el 

universo, ha sido instaurado por la intervención dramática de un agente. 

En las teogonías se contesta a ¿Quién hizo el mundo? En las cosmogonías la pregunta 

es ¿Qué es el mundo?, ¿Cómo se ha hecho? 



Explicación racional y el concepto de naturaleza 14 

2 EXPLICACIÓN RACIONAL Y EL CONCEPTO DE NATURALEZA 

2.1 Esquema conceptual de explicación de la realidad. 

Exponemos aquí lo que se podría denominar la metafísica (la forma de estructurar y 

explicar la realidad) y la teoría del conocimiento (la forma de explicar nuestro 

conocimiento de ella) que, en sus rasgos más generales, compartirán la mayoría de los 

filósofos griegos. 

¿Qué es la realidad? (Metafísica) 

Su manera de entender la realidad está guiada por dos ideas principales: 

1. La búsqueda de lo permanente o común: 

a) En primer lugar hay que distinguir entre lo que hay de PERMANENTE en las 

cosas frente a lo que hay en ellas de CAMBIANTE, sus distintos estados o 

apariencias. 

b) Lo permanente, constituye a su vez la ESENCIA (lo que las cosas realmente son 

a pesar de sus cambios posibles de apariencia y estado), frente a las 

APARIENCIAS (lo que las cosas parecen ser). 

c) Esta manera de ser constante es lo que hay de idéntico o común entre seres que 

muestran apariencias diversas. La esencia es pues el fundamento de la UNIDAD 

de las cosas frente a la MULTIPLICIDAD de sus estados o apariencias, así como 

frente a la multiplicidad de individuos que la comparten. 

Hay, pues, esencias o maneras de ser que son comunes a una multiplicidad de individuos. 

En esta idea se basa la actividad intelectual consistente en clasificar. Supongamos ahora 

que basándonos en esta idea clasificamos globalmente los seres del universo 

agrupándolos en minerales, plantas, animales y seres humanos. ¿Se detendrá aquí el 

entendimiento humano? Seguramente, no. El entendimiento volverá a plantearse la misma 

pregunta sobre los individuos pertenecientes a estos grupos. Tal vez - pensará -, 

minerales, plantas, animales y seres humanos no son sino variedades o estados 

distintos de una única sustancia o bien el resultado de combinaciones variadas de 

unas cuantas -pocas- substancias primeras y elementales. 

La búsqueda de lo permanente y común está asociada a una segunda convicción 

fundamental: 

2. Todo el universo se reduce, en último término, a uno (monismo) o muy pocos 

elementos (pluralismo): 

Esta convicción constituye otro de los pilares sobre los que se asienta la investigación 

racional acerca del universo. A este principio último los griegos lo denominarán arjé. 

EXPLICACIÓN RACIONAL 

"La mayoría de los primeros filósofos creyeron tan sólo principios a aquellos que se dan 

bajo la forma de la materia; pues afirman que el elemento y principio primero de todas 



Explicación racional y el concepto de naturaleza 15 

las cosas es aquel a partir del cual todas las cosas existen y llegan por primera vez al ser 

y en él terminan por convertirse en su corrupción, subsistiendo la sustancia, pero 

cambiando en sus accidentes; porque tal naturaleza se conserva siempre y por eso 

piensan que nada nace ni perece. Ninguno de los entes se genera ni corrompe: pues 

dicen que siempre hay alguna naturaleza, o una o múltiple, de la cual se originan las 

demás cosas, permaneciendo ella. 

Aristóteles Metafísica A 3, 983 b 6 (DK 11 A 12) 

 ¿Cómo podemos conocerla? (Teoría del conocimiento) 

a) Conocer las cosas  será, por tanto, conocer lo que verdaderamente son, lo que 

tienen de común y permanente (conocer su esencia) 

b) Por muy útil que sea el conocimiento sensible, los sentidos no bastan para 

proporcionarnos el conocimiento. Antes al contrario, los sentidos nos muestran una 

multiplicidad de individuos, de apariencias y estados cambiantes y accidentales. 

c) Es necesario hacer un esfuerzo racional, intelectual para alcanzar el ser de las 

cosas. Por lo que los griegos establecerán una dualidad en el conocimiento: razón 

frente a los sentidos. Por un lado los sentidos nos ponen en contacto con las cosas y, 

por otro, la razón nos hace llegar a la verdad de las mismas. 

ESQUEMA CONCEPTUAL DE EXPLICACIÓN DE LA REALIDAD 

 

2.2 El concepto de physis (Naturaleza). 

Siendo la Naturaleza el objeto principal de investigación de los primeros filósofos 

veamos que significado tiene para ellos este concepto. 

Se utiliza el término naturaleza en dos sentidos: 

CONOCIMIENTO REALIDAD 

RAZÓN 

SENTIDOS 

- Lo permanente 
- Lo que es (ESENCIA) 
- La unidad (lo común) 

- Lo cambiante (sus distintos estados) 

- Lo que parece ser (APARIENCIA) 
- La pluralidad (lo distinto) 



Explicación racional y el concepto de naturaleza 16 

1. Como el conjunto de seres que pueblan el universo, exceptuando las cosas 

producidas por el ser humano. En este sentido la naturaleza viene a coincidir con la 

totalidad del universo. 

2. Cuando lo utilizamos para referirnos a conjuntos o clases de cosas (por ejemplo: la 

"naturaleza" humana) En este sentido viene a significar lo que las cosas son, aquello 

que denominábamos esencia, su modo permanente y constante de ser. 

Veamos ahora que características le asignan los filósofos griegos: 

a) La naturaleza (1
er
 sentido) es un todo ordenado un cosmos no un caos. El concepto 

de naturaleza está vinculado al de necesidad. Cada elemento está en su sitio y se 

comporta del modo que le corresponde. Es la naturaleza (2º sentido) de cada 

elemento la que determina su lugar en el cosmos y su manera de comportarse. 

b) La naturaleza se concibe como un organismo viviente (organicismo) a diferencia 

de lo que ocurrirá en la Modernidad donde se concebirá siguiendo el modelo de una 

máquina (mecanicismo). 

c) La naturaleza no es algo estático, inerte. El universo como totalidad muestra un 

orden dinámico en que los movimientos de los astros, las estaciones, las generaciones 

de los vivientes, etc. se suceden ordenadamente. La naturaleza es pues dinámica. 

d) La naturaleza implica movimiento y actividad, siendo éstos intrínsecos y propios 

al ser natural. Recordar ejemplo de las sillas de Aristóteles. Esta característica es lo 

que diferencia a los seres naturales de los artificiales. 

2.3 Relación entre el esquema conceptual  y el concepto de 
physis. 

1. La diferencia entre esencia y la naturaleza de las cosas estriba en que el segundo 

concepto tiende a explicar, además de lo que las cosas son realmente, su 

comportamiento, sus actividades u operaciones propias, es decir, las 

consecuencias de su dinamismo. Actúa como puente entre las dualidades 

explicando como a partir de la unidad surge la pluralidad, como de lo 

permanente surge lo aparente: preguntar, pues, por la naturaleza es preguntar 

por lo que las cosas son para, a partir de ello, explicar sus movimientos y 

procesos. 

2. Si en último extremo, la filosofía pretendía encontrar un principio último resulta 

que el principio o principios últimos son la naturaleza de las cosas. Y esto es así 

pues: 

a) Es aquello a partir de lo que se generan los seres del universo. El principio así 

concebido es el origen. 

b) Es aquello en que consisten los seres del universo (aquello de lo que están 

formados). El principio así concebido es lo permanente, el substrato último. 

c) Es aquello que es capaz de explicar las distintas transformaciones del 

universo. El principio así concebido es causa. 



Los Filósofos Presocráticos 17 

3 LOS FILÓSOFOS PRESOCRÁTICOS. 

 

 



Los Filósofos Presocráticos 18 

3.1 Introducción. 

La filosofía presocrática: 

1. Denominación: Los filósofos griegos hasta Demócrito suelen denominarse 

usualmente presocráticos. Tal denominación es poco adecuada ya que algunos 

pluralistas son contemporáneos, sino coetáneos de Sócrates. 

2. Periodización: Desarrollan su actividad filosófica durante todo el siglo VI y 

primera mitad del siglo V a.C. 

3. Representantes:  

o Filósofos de Mileto: 

 Tales (585 a.C.) 

 Anaximandro (547 a.C.) 

 Anaxímenes (525 a.C.) 

o Escuela pitagórica: 

 Pitágoras (530 a.C.) 

 Alcmeón de Crotona (500 a.C.) 

o Heráclito (500 a.C.) 

o Jenófanes (530 a.C.) 

o Filósofos eléatas: 

 Parménides (470 a.C.) 

 Zenón de Elea (450 a.C.) 

 Meliso de Samos (445 a.C.) 

o Pluralistas: 

 Empédocles (450 a.C.) 

 Anaxágoras (460 a.C.) 

 Leucipo (440 a.C.) 

 Demócrito (420 a.C.) 

La fecha que figura es siempre aproximada y se refiere a lo que los antiguos llamaban 

acmé, es decir, la madurez (edad de cuarenta años aproximadamente) 

Aparecen en negrita aquellos autores que nosotros explicaremos. 



Los Filósofos Presocráticos 19 

3.2 La Escuela de Mileto. 

3.2.1 INTRODUCCIÓN. 

En el siglo VI a. C. se desarrolla en las ciudades de la costa jonia (actualmente Turquía) 

una nueva sabiduría y una nueva forma de sociedad que se contrapone a las 

explicaciones míticas y a la sociedad aristocrática hasta entonces dominantes. 

El centro se localiza en la ciudad de Mileto y sucesivamente los filósofos que 

desarrollaron sus teorías fueron: Tales de Mileto, Anaximandro de Mileto, 

Anaxímenes de Mileto, Jenófanes de Colofón y Hecateo. 

Forjarán una nueva mentalidad que influirá en pensadores posteriores como Alcmeón 

de Crotona y Anaxágoras de Clazomene. 

Poseen los siguientes rasgos en común: 

1. Les mueve la idea de repensar el mundo desde bases racionales. Se trata de buscar 

cómo se forjó (cosmogonía) y cuáles son las leyes que ahora lo rigen (cosmología) 

Así pues se centran en la investigación natural naciendo, de este modo, filosofía y 

ciencia de la mano como un mismo saber. 

2. Participan de las ideas de la polis, las cuáles se verán reflejadas en su concepción 

del mundo. 

3. De todos ellos sólo nos llegan o fragmentos de sus obras o las opiniones recogidas 

sobre ellos de otros filósofos e historiadores posteriores (Es lo que se denominan 

doxografías) 

3.2.2 TALES DE MILETO. 

Filósofo, astrónomo (predijo el eclipse del 585 a. C. que es la fecha en 

la que sitúa su acmé), geómetra, matemático, estadístico y gran 

viajero. Es uno de los legendarios siete sabios. 

"Como, oh Teodoro, se dice que una aguda y graciosa esclava tracia se 

burló de Tales, porque, mientras observaba las estrellas y miraba hacia 

arriba se cayó en un pozo; ávido por observar las cosas del cielo, le pasaban 

desapercibidas las que estaban detrás de él y delante de sus pies". 

Platón, Teeteto 174A 

"Pues dice que, cuando, por su pobreza, le reprochaban que la filosofía era inútil, tras 

haber observado por el estudio de los astros, que iba a haber una gran producción de 

olivas, se procuró un pequeño capital, cuando aún era invierno, y que depositó fianzas 

par todas las presas de aceite de Mileto y Quíos, alquilándolas a bajo precio porque 

nadie licitó contra él: Cuando llegó el momento oportuno, al ser muchos los que a la vez 

y de repente las pedían, las iba alquilando al precio que quería y reunió mucho dinero, 

demostrando así que es fácil a los filósofos enriquecerse, si quieren, pero que no son las 

riquezas lo que les interesan". 

Aristóteles, Política A 11, 1259 a 9 



Los Filósofos Presocráticos 20 

Su cosmología, que tiene dos afirmaciones básicas, puede ser una racionalización de las 

teorías míticas orientales que afirman que "la tierra procede del agua": 

"La Tierra flota sobre el agua como un leño" 

"El agua es el principio (arjé) de todas las cosas" 

“En cuanto al número y a la especie de tal principio, no dicen todos lo mismo, sino que 

Tales, el iniciador de tal filosofía, afirma que es el agua (por lo que declaró también que 

la tierra está sobre el agua); llegando, tal vez, a formar dicha opinión por ver que el 

elemento de todas las cosas es húmedo y que el calor mismo surge de la humedad y que 

de ella vive (el principio de todas las cosas es aquello de donde nacen); de ahí vino a 

formar esa opinión, y del hecho de que las semillas de todas las cosas tienen la 

naturaleza húmeda, y el agua es el principio natural de las cosas húmedas." 

Aristóteles (Met. A 3,983 b 6 [DK 11 A 12]) 

¿Por qué elegir el agua como principio? Debió ser por la importancia cósmica del agua: 

1. Es el más activo de los elementos: las sustancias húmedas experimentan los más 

variados cambios (vida en las marismas y los deltas) 

2. Su importancia para la vida de animales y plantas. 

3.2.3 ANAXIMANDRO DE MILETO. 

Su acmé se sitúa entorno al 547 a. C. 

Quiere ordenar y hacer inteligible el mundo conocido que está en 

continua expansión debido al impulso del comercio y lo hace espacio-

temporalmente: 

1. Temporal. Mediante el gnomon o reloj de sol traído de 

oriente. Sirve para marcar los solsticios y equinoccios 

(cambios de estación), la eclíptica (recorrido del sol a lo largo 

del año) y la hora. 

2. Espacial. Mediante un mapa del mundo conocido. En él incluye un poco de las 

costumbres, mitos e historias de las ciudades y los hombres conocidos. Al situar 

los mitos de los diferentes lugares en el marco espacio-temporal éstos pierden su 

carácter simbólico y se produce un fenómeno de relativismo cultural. 

3.2.3.1 La búsqueda del arjé. 

Critica  a Tales, sería erróneo pensar que uno de los opuestos o elementos fuera el 

principio de los demás ya que si mandara uno exterminaría a los demás: ¿Cómo del 

agua podría proceder el fuego sin ser extinguido? 

"Anaximandro, hijo de Praxiades, discípulo y seguidor de Tales, dijo que el principio y 

elemento de las cosas era lo «ápeiron», lo ilimitado, siendo el primero que introdujo este 

término para designar el principio. Y llama tal, no al agua ni a ningún otro de los 



Los Filósofos Presocráticos 21 

llamados elementos, sino a otra naturaleza indeterminada, de la cual proceden todos los 

cielos y los mundos que hay en ellos." 

Simplicio (Phys. 24,13 [Dk 12 A 9]) 

Él propone como primer principio lo ápeiron (lo indefinido o indeterminado) y le 

atribuye las siguientes características: 

1. No es ninguno de los elementos u opuestos sino la base que los genera, su origen, 

de él proceden. 

2. Es eterno e imperecedero. Todos los elementos nacen de él y al perecer vuelven a 

él. 

3. Tiene la capacidad para moverse a sí mismo y gobernar otras cosas que no pueden 

moverse por sí mismas. 

4. Controla y alienta desde el límite del universo la lucha de opuestos.  

3.2.3.2 El funcionamiento de la naturaleza (physis) 

La physis es el resultado de la lucha de opuestos que se produce según ley y medida 

(necesidad) La ley cósmica que rige el funcionamiento del universo es: 

"El nacimiento a los seres existentes les viene de aquello en lo que convierten al perecer, 

«según la necesidad, pues se pagan mutua pena y retribución por su injusticia según la 

disposición del tiempo», como Anaximandro dice en términos un tanto poéticos". 

Simplicio, Fís. 24, 17 

Los opuestos están en continua lucha y ninguno de ellos puede prevalecer. Un ejemplo 

de este funcionamiento sería la sucesión de las estaciones. Se busca un equilibrio 

mediante una fórmula que refleja las ideas que rigen el pensamiento político de la 

nueva polis. 

3.2.3.3 Cosmogonía. 

Proporciona la primera y más completa cosmogonía. Partimos de lo ápeiron como 

una masa original e indiferenciada en la que se produce una progresiva separación de 

opuestos surgiendo los cuatro elementos. De la combinación de éstos surgirán todas las 

cosas. 

 Caliente Frío 

Húmedo Aire Agua 

Seco Fuego Tierra 

En un primer momento se forma un núcleo esférico en cuyo interior se concentra lo frío 

(la tierra) y en la parte exterior lo caliente (el fuego) En medio se sitúa el aire. Cuando 

el fuego seca la tierra se produce la segunda separación de opuestos entre lo seco y lo 

húmedo (el agua) siendo los mares los residuos de humedad que quedan en la tierra. Por 

último por la presión de la evaporación la esfera de las llamas explota en tubos 



Los Filósofos Presocráticos 22 

circulares y concéntricos de aire (niebla) tan densos que ocultan el fuego que mora en su 

interior que es visible sólo por ciertas aberturas. Así surgen la luna, el sol y las estrellas. 

Los eclipses se explican como un cierre transitorio de esas aberturas. 

3.2.3.4 Cosmología. 

Formado así el universo la tierra se describe como un disco plano cuya profundidad es 

un tercio de su diámetro. Está en el centro del universo y no cae porque está 

equidistante de todos los puntos. 

3.2.4 ANAXÍMENES DE MILETO. 

Discípulo y compañero de Anaximandro su acmé se sitúa en el 525 a. C. 

Vuelve a uno de los cuatro elementos. El arjé es el aire que invisible y siempre en 

movimiento es el principio del cual surgen todos los cuerpos por condensación y 

rarefacción. 

Lo elige también por la importancia que tiene para la vida (respirar, la combustión, etc.) 

"Anaximenes, milesio, hijo de Eurístrato, compañero de Anaximandro, dice, como éste, 

que la naturaleza sustante es una e infinita, no indeterminada, como él, sino 

determinada, a la que llama aire, y que se diferencia en sustancias por rarefacción y 

condensación. Cuando se hace sutil se convierte en fuego, y cuando se condensa, en 

viento; después en nubes, condensándose más, en agua, luego en tierra, después en 

piedras; y los demás seres se originan de esas sustancias. Hace también eterno al 

movimiento, por medio del cual se verifica el cambio." 

Teofrasto, en Simplicio (Phys. 24,26 [DK 13 A 5]) 

"Anaxímenes dijo que el primer principio era aire infinito, del cual nacen las cosas que 

están llegando al ser, las ya existentes y las futuras, los dioses y las cosas divinas; las 

demás nacen de sus productos (de él). La forma del aire es la siguiente: cuando es muy 

igual es invisible a la vista, pero se manifiesta por lo caliente, lo húmedo y el 

movimiento. Está en constante movimiento, ya que no podrían cambiar cuantas cosas 

cambian, si no se moviera. Tiene manifestación distinta según se densifique o se haga 

más sutil; pues cuando se disuelve en lo que es más sutil, se convierte en fuego; los 

vientos, en cambio, son aire en período de condensación; de aire comprimido se forma la 

nube, condensado aún más, surge el agua; con un grado mayor de condensación nace la 

tierra y, con la máxima condensación posible, las piedras. De donde resulta que los 

componentes más importantes de la generación son opuestos, a saber, lo caliente y lo 

frío". 

Hipólito, Ref. I 7, 1 

En él el papel de los opuestos es menos importante. Lo que se comprime y condensa es 

frío. Lo que se laxa y se rara es caliente. 

Lo destacable es que explica las transformaciones partiendo de un mecanismo uniforme 

y observable cotidianamente: los cambios de densidad. De tal manera que las 

diferencias cualitativas entre las cosas se deben a diferencias cuantitativas: tener más o 

menos aire y estar éste más o menos comprimido. 



Los Filósofos Presocráticos 23 

3.3 La escuela pitagórica. 

3.3.1 INTRODUCCIÓN. 

Nace hacia el 570 a. C. aproximadamente en la ciudad de Samos. 

Durante el mandato del tirano Polícrates se exilia dirigiéndose a 

Crotona, ciudad de la Magna Grecia (sur de Italia) donde funda 

una secta de carácter mistérico y secreto. 

De la primitiva comunidad pitagórica se conoce poco ya que en 

ella regía como principio vital el secreto, el revelar la doctrina 

era duramente castigado. Al principio tienen pocos discípulos a 

los cuales somete a ritos de iniciación - se comenta que el 

maestro se dirigía a sus discípulos sin que éstos pudieran verle 

oculto tras una cortina y a la luz de una vela -. La figura de Pitágoras se hace muy pronto 

legendaria, cobrando fama y aumentando sus seguidores. 

Él mismo no escribió nada, lo que dificulta saber lo que realmente es obra suya, ya que, 

tal era el respeto de sus discípulos hacia él, que todos los descubrimientos realizados no 

se tenían como realizaciones personales sino que indiscriminadamente se le atribuían. 

Esto tanto en vida de Pitágoras como en generaciones posteriores para los que su maestro 

ya era una figura legendaria. Esto hace que más que hablar de Pitágoras se hable de la 

Escuela Pitagórica. 

La Escuela Pitagórica fue una comunidad singular de carácter científico, religioso y 

político: 

1. En lo religioso: afirmaron las doctrinas órficas que posteriormente tanta influencia 

tendrían en la filosofía de Platón. 

2. En lo científico: cultivaron especialmente la matemática, la música y la astronomía. 

3. En lo político: dominarán Crotona y conquistarán varias ciudades en clara actitud 

antidemocrática -por ejemplo: Síbaris-. Ejercieron el poder hasta mediados del siglo 

V a. C., cuando una rebelión de carácter democrático les desplaza del poder. En ella 

perecen la mayoría de miembros de la escuela incluido Pitágoras. Muchos huyen y dan 

pervivencia a la escuela en siglos posteriores aunque con menor poder e influencia. 

3.3.2 LA RELIGIÓN PITAGÓRICA: LAS DOCTRINAS ÓRFICAS. 

La doctrina órfica se basa en la afirmación del dualismo cuerpo-alma (soma-sema). El 

alma es inmortal y reside en el cuerpo mortal. El alma transmigra de un cuerpo a otro 

reencarnándose mientras no se purifica. 

La forma de purificar el alma es controlando el cuerpo, sometiéndolo a las reglas 

pitagóricas (la sujeción a un sistema de vida rígidamente regulado por prohibiciones) y 

mediante la contemplación y el conocimiento (se ha de investigar el principio de orden 

manifestado en el universo y hemos de intentar asemejarnos a él). Sólo así el cuerpo se 

purifica y se libra del círculo de reencarnaciones. De igual manera el no control del 



Los Filósofos Presocráticos 24 

cuerpo comporta la contaminación del alma y el alejamiento de la inmortalidad, de la 

liberación de la cadena de reencarnaciones. 

Cuando el cuerpo perece el alma transmigra a otro ser que puede ser un animal o una 

planta, por ello Pitágoras establece la máxima del parentesco de todos los seres vivos la 

cual conlleva la abstinencia de muchos de ellos. 

Entre las reglas y prohibiciones que habían de servir para controlar el cuerpo nos han 

llegado muchas y variadas: consecuencias de la anterior máxima unas veces, otras son 

reglas éticas o tabúes populares, otras reglas para mantener la pureza de los rituales o 

ritos de magia. 

 

Reglas y prohibiciones pitagóricas: 

"l  Cuando vayas a un templo, adora (primero) y, en el camino, no hagas ni digas nada 

que tenga relación con tu vida diaria. 

2  Cuando viajes, no entres en un templo ni adores en modo alguno, ni aun cuando te 

encuentres en el umbral mismo del templo. 

3  Sacrifica y adora descalzo. 

4  Apártate de los caminos frecuentados y camina por los senderos... 

6  Refrena ante todo tu lengua y sigue a los dioses... 

8  No revuelvas el fuego con un cuchillo (o instrumento de hierro)... 

10  Ayuda al hombre que trata de levantar su carga, pero no al que la depone. 

11  Al calzarte, comienza por el pie derecho, y al lavarte, por el izquierdo. 

12  No hables de las cuestiones pitagóricas sin una luz. 

13  No pases nunca por encima de un yugo. 

14  Cuando estés fuera de casa, no vuelvas nunca la vista atrás, pues las Erinias siguen tus 

pasos. 

17  Alimenta un gallo, pero no lo sacrifiques, pues está consagrado a la Luna y al Sol. 

18  No te sientes sobre un cuartillo
1
 ... 

21  No permitas que una golondrina haga su nido bajo tu tejado. 

22  No lleves anillo... 

24  No te mires al espejo junto a una lámpara. 

                                                 

1
 Medida de áridos. 



Los Filósofos Presocráticos 25 

25  No creas nada extraño sobre los dioses o las creencias religiosas. 

26  No te dejes poseer por una risa incontenible. 

27  No te cortes las uñas durante un sacrificio... 

29  Tras levantarte de la cama, enrolla los cobertores y allana el lugar donde yaciste. 

30  No comas el corazón... 

32  Escupe sobre los recortes de tu pelo y las limaduras de tus uñas... 

34  Borra de la ceniza la huella de la marmita... 

37  Abstente de las habas... 

39  Abstente de los seres vivos... 

Yámblico, Protr. 21 (DK 58 c 6) 

Unión entre ciencia y religión. 

Para los pitagóricos la religión y la ciencia constituían dos factores indisociables de un 

único estilo de vida -lejos de nuestra visión actual donde aparecen como dos 

compartimentos separados sin contacto alguno-. 

Las interconexiones entre ambas son múltiples y los denominadores comunes son la 

contemplación (el descubrimiento de un orden en la disposición del universo) y la  

purificación. Así conviven, en el pitagorismo, la investigación matemática y la 

revelación, por parte del maestro, de principios inaprensibles e indiscutibles. 

3.3.3 LA BÚSQUEDA DEL ARJÉ. 

3.3.3.1 La teoría musical. 

Constituye la base del sistema pitagórico y su principal inspiración. Se sustenta en otro 

dualismo: el límite y lo ilimitado. 

a) Las consonancias perfectas de la escala musical. 

Construyen su teoría a partir del descubrimiento de que los principales intervalos 

musicales -las consonancias perfectas- podían expresarse en simples relaciones 

numéricas entre los cuatro primeros números. La relación descubierta en la escala 

musical es: 

La octava 2/1  La quinta 3/2  La cuarta 4/3 

Las consonancias perfectas, es decir, la belleza, la armonía, el orden, era el fruto de 

imponer límite -proporción, número- a lo ilimitado -la escala musical-. 

"¿Si la escala musical -lo limitado- depende simplemente de la imposición de definidas 

proporciones -el límite- sobre el indefinido continuo del sonido -lo ilimitado-, entre lo 



Los Filósofos Presocráticos 26 

alto y lo bajo, no podrán los mismos principios, el límite y lo ilimitado subyacer a todo 

el universo?". 

b) Culto a la Tetractys o Década. 

Los cuatro primeros números enteros contienen el secreto entero de la escala musical, 

su suma, el número 10 o Década puede "parecer que abarca la naturaleza toda del 

número" y por ello es digna de veneración. 

La Década la representaban mediante un triángulo equilátero formado por puntos y por ella 

hacían sus juramentos más solemnes: 

3.3.3.2 Teoría de los números: el arjé de los pitagóricos. 

Que los pitagóricos representen los números de esta manera se debe a la inexistencia de 

una notación numérica. La consecuencia de su diagramática representación de los 

números es una mezcla de los principios aritméticos y geométricos. Concibieron los 

números extensos espacialmente y confundieron el punto geométrico con la unidad 

aritmética, imaginándose que ambos tenían magnitud. 

Estas unidades puntos funcionan también como la base de la materia física: las 

consideraban de hecho como una forma primitiva de átomo. 

a) La tabla de los opuestos. 

La conexión entre sus hallazgos musicales - y sus principios- y los matemáticos se realiza 

conectando e identificando lo ilimitado con lo par y el límite con lo impar. Ello es así 

porque mientras que lo par es infinitamente divisible en partes iguales no ocurre lo mismo 

con lo impar que impide esta división infinita. 

REPRESENTACIÓN DE LA TETRACTYS O DÉCADA 

1      

2       

3        

4         



Los Filósofos Presocráticos 27 

Partiendo de estos dos pares de opuestos construyen una tabla de los diez opuestos 

fundamentales, principios que permitirán explicar la constitución de la realidad en su 

ontología: 

"Otros miembros de la misma escuela dicen que los principios son diez y los disponen 

por columnas de pares coordinados: 

limite e ilimitado 

impar y par 

uno y múltiple 

derecho e izquierdo 

masculino y femenino 

estático y en movimiento 

derecho y curvo 

luz y oscuridad 

bueno y malo 

cuadrado y oblongo". 

Aristóteles, Metafísica A 5, 985 b23 

b) Ecuaciones de las cosas. 

La ecuación de los objetos a números es la composición de cada uno de ellos por un 

número definido de unidades-puntos-átomos. Para todos los objetos y conceptos los 

pitagóricos buscan su ecuación en números aunque casi siempre tienen un significado 

fundamentalmente simbólico. 

3.3.4 COSMOGONÍA. 

1. Proceso cosmogónico. 

El punto de partida son los dos opuestos principales y a partir de ahí se ha de explicar la 

génesis de los distintos números-cosas. 

Al principio el límite -proporción- fija en el centro de lo ilimitado -caos- lo limitado, en 

este caso la unidad, germen que por crecimiento progresivo va a desarrollar el universo 

visible. 

La primera unidad crece y se parte de alguna manera, el vacío -que surge para poder 

mantener las cosas separadas- mantiene separadas las dos partes. De esta manera aparece 

el número dos y la línea. Tras generar el dos, la primera unidad, genera igualmente el 

número tres, y al unísono el triángulo y el plano. Vemos la mezcla entre geometría y 

matemáticas. Posteriormente se genera el número cuatro, y al unísono el tetraedro y el 

volumen. 

De este modo comenzó el proceso que, mediante una progresión indefinida, acabó en el 

universo visible que nosotros vemos. La unidad generó los tres números inmediatos de 

la serie y las tres dimensiones: de nuevo el secreto del orden y la estructura del universo 

se halla encerrado en los cuatro primeros números. 



Los Filósofos Presocráticos 28 

2. La ontología pitagórica. 

Las diferencias cualitativas entre los objetos vendrán dadas por la proporción de vacío que 

contengan o por la proporción que de los distintos opuestos posean. Todo cuanto existe 

está compuesto de números, vacío y opuestos en distinta proporción. 

3.3.5 COSMOLOGÍA. 

Es importante porque no es geocentrista e influirá en astrónomos posteriores como Filolao 

que a su vez influirán de forma importante en la revolución copernicana. No olvidemos 

que la contemplación del orden del universo lleva a la purificación del alma y es la 

expresión y compendio de las ideas pitagóricas. 

En el centro está situado el gran fuego central, que no es el Sol, sino una divinidad, 

principio metafísico y gnoseológico, la luz que ilumina y posibilita el conocimiento y la 

vida. Siendo el diez el número perfecto y teniendo sólo nueve cuerpos celestes los 

pitagóricos se hubieron de inventar la anti-Tierra a la que denominaron Antikton situada 

siempre de espaldas a la Tierra, es por ello que nunca la hemos podido ver. 

"La última afirmación de la astronomía pitagórica relaciona a ésta con su doctrina 

musical: todos estos planetas, al girar alrededor del gran fuego central, producen una 

música celestial (la armonía de las esferas) que los hombres no oímos porque nos ha 

acompañado desde el momento de nuestro nacimiento: es lo que nosotros llamamos 

"silencio" -el fondo sobre el que acontecen los sonidos" 

MOREY, Miguel: Los Presocráticos: del mito al logos. Barcelona, Ed. Montesinos, 

1984. pág. 56 

 



Los Filósofos Presocráticos 29 

3.4 Heráclito. 

3.4.1 INTRODUCCIÓN. 

Su acmé se sitúa entorno al 500 a.C. Nace en Éfeso ciudad 

democrática de la costa jonia pero él pertenece a una familia 

aristocrática ligada a la realeza. Su pensamiento político está 

desfasado, siente desdén y hasta aversión hacia la democracia. 

De carácter altanero su aire de superioridad le granjeó el odio de 

sus conciudadanos acabándose por convertir en un misántropo. 

También es apodado "el oscuro" por su estilo enigmático y 

contradictorio. Su pensamiento, de carácter circular está 

elaborado a partir de aforismos. 

fr. 22 “Heráclito, hijo de Blosón (o, según algunos, de Heraclón) de Éfeso. Tuvo su 

acmé en la Olimpíada 69. Llegó a hacerse sumamente altanero y desdeñoso, como se 

deduce también con claridad de su libro, en el que dice: «El conocimiento de muchas 

cosas no enseña a tener inteligencia, pues, de ser así, hubiera enseñado a Hesíodo, a 

Pitágoras y hasta a Jenófanes y Hecateo"... acabó por convertirse en un misántropo; se 

retiró del mundo y vivió en los montes, alimentándose de hierbas y plantas. Convertido 

por esta causa en un hidrópico, bajó a la ciudad y en enigmas le preguntaba a los 

médicos si ellos serían capaces de convertir en seco el tiempo lluvioso. Como éstos no le 

entendían, se enterró en un estercolero, en la esperanza de que, con el calor del estiércol, 

se iba a evaporar la hídropesía. Como ni aun así lo consiguió, murió a la edad de sesenta 

años.” 

3.4.2 "PANTA REI" (TODO FLUYE): EL PERPETUO FLUIR DE LAS COSAS. 

fr. 12 “A quienes entran en los mismos ríos, les recubren aguas distintas cada vez.” 

fr. 49 “Entramos y no entramos en los mismos ríos, somos y no somos.” 

Todo cambia pero no es un devenir irracional (a-lógico, caótico, sin ley) sino que: 

a) Está regido por una ley: el logos. 

b) Tiene como principio (arjé) el fuego que posee un carácter metafórico. 

3.4.3 EL LOGOS: LA LEY Y EL PRINCIPIO EXPLICATIVO DE TODO EL UNIVERSO. 

El logos en Heráclito tiene dos sentidos: 

1. La ley que rige el mundo. 

fr. 80 “Debemos saber que la guerra es universal y que la justicia es discordia, y que todo 

sucede según la discordia y la necesidad.” 

fr. 53 “La guerra no es sólo el padre de todas las cosas, sino también el rey de todas las 

cosas; a unos los muestra como dioses, a otros como hombres; mientras a unos les hace 

esclavos, a otros les hace libres.” 



Los Filósofos Presocráticos 30 

El principio del dinamismo del universo es la lucha de contrarios, por eso "la guerra 

es el padre de todas las cosas". 

El equilibrio total del cosmos sólo puede mantenerse si el cambio en una dirección 

comporta otro equivalente en dirección opuesta. La armonía de los opuestos reside 

en la lucha que mantienen que produce un equilibrio tenso y dinámico. 

fr. 8 “Los contrarios se armonizan y de la diversidad resulta la más bella armonía, y todo 

ha sido engendrado por la discordia.” 

Podemos destacar los siguientes aspectos de su manera de entenderlo: 

a. Visión agonística. No es una lucha donde haya opuestos buenos o malos como 

en la escuela Pitagórica. 

b. Ambos opuestos son mutuamente dependientes: placer / dolor, salud / 

enfermedad, vida / muerte, etc. ¿Podríamos saber qué es la salud si nunca 

hubiéramos estado enfermos? Cada uno es imposible sin el otro y el predominio 

total de uno es la aniquilación de ambos (por ejemplo: la felicidad) 

c. El logos es el principio que mantiene la proporcionalidad. Un cambio en una 

dirección comporta otro equivalente en dirección opuesta. 

d. Los contrarios son, de hecho, expresiones distintas de una misma realidad. 

De todo ello podemos concluir una idea fundamental de Heráclito: la unidad 

profunda de las cosas. 

fr. 50 “Tras escuchar al logos, y no a mí, es sabio reconocer que todas las cosas son una.” 

fr. 88 “Lo mismo es vida y muerte, velar y dormir, juventud y vejez; aquellas cosas se 

cambian en éstas y éstas en aquéllas.” 

fr.126 “Las cosas frías se calientan, lo caliente se enfría, lo húmedo se seca, lo reseco se 

humedece.” 

fr. 60 “El camino que sube y el que baja son uno y el mismo.” 

2. La razón que lo capta. 

El objetivo del filósofo es captar esa unidad que subyace al devenir: captar el logos. 

Y eso se hace desde el logos (razón / lenguaje) que es también lo común. 

fr. 89 “Hay un solo mundo para los hombres que están despiertos, pero cada uno de los 

que duermen se vuelve hacia un mundo propio.” 

fr. 2 “Por tanto es necesario seguir lo común; pero, aunque el Logos sea común, la 

mayoría vive como si tuviera una inteligencia particular.” 

Para ello los sentidos son imprescindibles pero no podemos dejarnos engañar por 

ellos. En su teoría del conocimiento, sentidos y razón nos muestran las dos caras de 

la realidad: 



Los Filósofos Presocráticos 31 

a) Los sentidos nos muestran el continuo fluir de las cosas, el devenir. 

b) La razón (logos) nos muestra la unidad profunda de las cosas. 

Ambas poseen valor ontológico, no hay una preeminencia o mayor realidad de una 

que de la otra. 

3.4.4 EL FUEGO COMO ARJÉ. 

fr. 90 “Todo cambia en el fuego y el fuego, en todo, así como las mercancías se cambian 

por oro y el oro por mercancías.” 

fr. 30 “Este cosmos [el mismo de todos] no lo hizo ningún dios ni ningún hombre, sino 

que siempre fue, es y será fuego eterno, que se enciende según medida y se extingue 

según medida.” 

fr. 76 “El fuego vive la muerte de la tierra; también el aire vive la muerte del fuego. El 

agua vive la muerte del aire, la tierra la del agua.” 

En Heráclito el arjé, que posee un carácter metafórico, es el fuego porque simboliza esa 

realidad en continuo cambio. 

3.4.5 EL ALMA: LA ANTROPOLOGÍA HERACLÍTEA. 

fr. 36 “Para las almas es muerte convertirse en agua, y para el agua es muerte hacerse 

tierra; de la tierra nace el agua y del agua el alma.” 

fr. 118 “Un alma seca es muy sabia y muy buena.” 

fr. 117 “Un hombre cuando está ebrio es conducido por un niño imberbe y va dando 

tumbos, sin saber por dónde va con su alma húmeda.” 

fr. 45 “No llegarías a encontrar, en tu camino, los límites del alma, ni aun recorriendo 

todos los caminos: tan profunda dimensión tiene.” 

 



Los Filósofos Presocráticos 32 

3.5 Parménides. 

3.5.1 INTRODUCCIÓN. 

Nace en la ciudad de Elea (Magna Grecia) hacia el 515 a. C. 

aproximadamente en el seno de una familia aristocrática. Es 

legislador de su ciudad en donde no hay todavía un sistema 

democrático. Su formación es pitagórica habiendo sido 

instruido por Aminias. 

Defiende la forma de racionalismo más extremo. Partiendo del 

uso exclusivo de la razón deduce todas las características de la 

realidad, todo lo que se puede saber y todo lo que se puede 

decir o pensar. Es decir, realiza un análisis de las condiciones 

de racionalidad. El resultado es el mayor ataque que contra el 

sentido común jamás se haya hecho pues niega las 

características del mundo tal y como nos lo muestran los 

sentidos. 

3.5.2 LAS VÍAS DEL CONOCIMIENTO. 

Parménides presenta sus tesis a través de un poema en forma de revelación que una 

diosa sólo le brinda a él. Lo divide en tres partes: 

1. El Proemio. 

Es una introducción alegórica religiosa en la que se describe el tránsito del error a la 

iluminación. Le da un tono grandilocuente para dar la sensación de que nos hallamos 

ante una revelación religiosa. 

Narra el viaje en el que las diosas le arrebatan para revelarle la verdad. Abandona  

la "casa de la noche" (las apariencias, el cuerpo, lo que engaña) y llega a una puerta 

tras la cual está la luz que simboliza la verdad. Esta puerta está custodiada por la diosa 

justicia (diké) y sólo pueden pasar por ella los iniciados. En la luz reina la diosa 

"necesidad". Así la verdad se va a presentar como indiscutible, eterna e inmutable. 

fr. 1 “Las yeguas que me arrastran me han llevado tan lejos cuanto mi ánimo podría 

desear, cuando, en su conducción, me llevaron al famoso camino de la diosa, que 

conduce al hombre vidente a través de todas las ciudades. Por este camino era yo 

conducido. Pues por él me llevaban las hábiles yeguas, tirando del carro, mientras unas 

doncellas mostraban el camino. Y el eje ardiendo en los cubos de las ruedas rechinaba 

(pues era velozmente llevado por dos ruedas bien torneadas una a cada lado), cuando las 

hijas del Sol, abandonando la morada de la Noche, se apresuraron a llevarme a la luz, 

quitándose los velos de sus cabezas con sus manos. Allí están las puertas de los caminos 

de la Noche y del Día, que sostienen arriba un dintel y abajo un umbral de piedra. 

Elevadas en el aire se cierran con grandes puertas; la Justicia pródiga en castigos guarda 

sus dobles cerrojos. Rogándole las doncellas con suaves palabras, hábilmente las 

convencen de que les desate pronto de las puertas el fiador del cerrojo. Éstas al abrirse 

originaron una inmensa abertura, tras hacer girar alternativamente sobre sus goznes los 

ejes de bronce, provistos de remaches y clavos. A su través, en derechura, las doncellas 

conducen el carro y las yeguas por un ancho camino. Y la diosa me recibió benévola, 



Los Filósofos Presocráticos 33 

cogió mi mano derecha con la suya y me habló diciéndome: «Oh joven, compañero de 

inmortales aurigas, que llegas a nuestra morada con las yeguas que te arrastran, salud, 

pues no es mal hado el que te impulsó a seguir este camino que está fuera del trillado 

sendero de los hombres, sino el derecho y la justicia. Es preciso que aprendas todo, tanto 

el imperturbable corazón de la Verdad bien redonda como las opiniones de los mortales, 

en las que no hay verdadera creencia. Aprenderás, empero también, estas cosas, cómo las 

apariencias, pasando todas a través de todo, deben lograr la apariencia de ser».” 

2. Las dos vías de conocimiento (dedica a cada una de ellas cada una de las otras dos 

partes): 

a) La de la razón que es la vía de la verdad. 

b) La de los sentidos que es la vía de la opinión. No le dará ningún valor ni 

veracidad ni realidad. 

Sólo la primera nos muestra la verdad de las cosas, la segunda nos muestra sólo las 

apariencias. 

3.5.3 LA VÍA DE LA VERDAD: DEDUCCIÓN DE LAS CARACTERÍSTICAS DEL SER. 

La desarrolla en la segunda parte del poema (vía de la verdad) en la que hace un 

ejercicio sin precedentes de deducción lógica. Parte de una afirmación básica que 

hacer sus razonamientos: 

"El Ser es y el No-Ser no es" 

fr. 2 “Pues bien, te contaré (tú escucha y recuerda el relato), cuáles son las únicas vías de 

investigación que es posible pensar: la una, que es y que no es no-ser, es una ruta fiable 

porque acompaña a la verdad; la otra, que no es y que es necesariamente no-ser, te 

aseguro que es un sendero del todo impracticable, pues no puedes conocer lo que no es 

(porque no es factible), ni lo puedes pensar.” 

fr. 3 “Porque aquello que se concibe también es.” 

fr. 6 “Es necesario que el decir y el pensar sean alguna cosa; porque el ser es, pero la 

nada no es. Te ordeno que lo consideres. De esta primera vía de investigación te 

mantengo alejado, pero también de aquella otra en la que los mortales, que no entienden 

nada, se extravían, bicéfalos. La incapacidad de su coraje dirige su pensamiento 

inconsistente. Son arrastrados como sordos y ciegos, desconcertados, estirpe sin juicio, a 

quienes ha parecido que el ser y el no-ser es lo mismo y no lo mismo, y que en todas las 

cosas hay una doble dirección.” 

fr. 7 “Pues nunca se conseguirá que lo que no es, sea.” 

Comienza a reflexionar a partir de ella sobre lo que se puede decir, pensar o ser: 

 El Ser es: es decir, existe, se puede decir, se puede pensar. 

 El No-Ser no es: es decir, no existe ni se puede decir ni se puede pensar. 

Pasa a continuación a intentar describir las características del Ser (aquello que existe, se 

puede decir o pensar: se puede conocer) y obtiene las siguientes conclusiones: 



Los Filósofos Presocráticos 34 

a) El Ser es único (niega la pluralidad de las cosas), homogéneo, compacto e 

indivisible. 

Supongamos que existe la pluralidad: 

Hay dos posibilidades: 

1. Si es distinto habría de ser No-Ser pero el No-Ser no existe. 

2. Si también fuera Ser entre ambos círculos habría de haber algo que los separara. Si 

lo que los separa es Ser no habría separación por lo tanto habría de ser No-Ser, pero 

éste no existe. 

b) El Ser es inmutable (niega el cambio). 

En este caso el cambio ¿Qué pasa a ser? Si lo primero es Ser a la fuerza lo segundo 

habría de ser No-Ser pero el No-Ser no existe. 

Si el cambio fuera al revés: 

Si fuera antes otra cosa sólo podría ser No-Ser, pero éste no existe: negación de que lo 

que existe pueda proceder de la nada. 

c) Es inmóvil (niega el movimiento). 

Para que se pueda mover ha de haber vacío, pero el vacío "no es" y por lo tanto no 

existe. 

d) Es eterno, indestructible e inengendrado (niega el tiempo). 

El pasado "no es" y el futuro "no es" por lo tanto el presente es uno continuo y eterno. 

e) Es finito y esférico. 

El Ser ? 

El Ser ? 

cambio 

? El Ser 

cambio 



Los Filósofos Presocráticos 35 

La esfera es para los griegos la forma perfecta en virtud de que se autolimita a sí misma, 

de tal forma que a la vez queda justificada su finitud (el concepto de infinitud era un 

concepto negativo para ellos) 

fr. 8 “Sólo queda un discurso posible: el ser es. Y todo nos muestra que ha sido 

inengendrado y que es imperecedero, porque es único, inamovible y sin fin. Nunca fue ni 

será, puesto que ahora es, a la vez, completo, uno, continuo. Si no, ¿qué origen le 

atribuirías? ¿Cómo, de dónde habría surgido? No permitiré que digas o pienses nada de lo 

que no es, porque no es expresable ni pensable que no sea. Pues, ¿qué necesidad le habría 

impulsado a crecer antes o después si procediera de la nada? Por tanto, es necesario que 

sea absolutamente o que no sea. Nunca la fuerza de la creencia permitirá que -junto a lo 

que es- pueda haber algo que llegue a ser a partir de lo que no es. Por ello, la Justicia no 

permite llegar a ser o perecer, como si hubiese relajado sus cadenas, sino que, al 

contrario, las mantiene firmes. Veredicto sobre el caso: o es o no es. Ciertamente, ya está 

decidido -como es necesario- que una vía es impensable e inexpresable (porque no es una 

verdadera vía), pero que la otra, tal como es, es auténtica.” 

3.5.4 LA VÍA DE LA OPINIÓN. 

En esta parte del poema Parménides expone las creencias del ser humano común que 

está engañado por los sentidos en vez de seguir a la razón. Presenta un complejo de 

teorías físicas probablemente de inspiración pitagórica limitándose a describir una 

cosmogonía similar a otras de la época. 

3.5.5 EQUÍVOCOS DEL LENGUAJE. 

Parménides identifica Ser con Existir y con Pensar. Toda su argumentación se ve 

afectada por el sentido equívoco que hace del verbo "ser". Éste tiene dos usos que él 

mezcla: 

1. Uso existencial: "Juan es" (existe) 

2. Uso atributivo: "Juan es alto" (posee una cualidad) 

De tal manera que si los diferenciamos podemos superar sus argumentos. Veámoslo: "El 

No-Ser no es (atributivo) Ser pero sí es (existencial) y es la nada, el vacío" 

3.5.6 LA FILOSOFÍA DESPUÉS DE PARMÉNIDES. 

Establece los modos legítimos según los cuales puede decirse el ser de lo que es. Así la 

filosofía pasa de la especulación física a la metafísica, de la naturaleza al lenguaje. 

De sus ideas una afirmación pesará de forma decisiva a la hora de dar cualquier visión 

de la naturaleza: "la imposibilidad de que la pluralidad proceda de una única 

realidad". Frente a los filósofos milesios que eran monistas (afirmaban la existencia de 

un único arjé) los filósofos posteriores serán pluralistas (El arjé estará constituido por 

múltiples realidades que comparten una misma naturaleza) 

Los filósofos posteriores hubieron de superar las objeciones de Parménides a la 

pluralidad y el cambio teniendo que desarrollar teorías que pudieran explicarlos y 

hacerlos racionales. 



Los Filósofos Presocráticos 36 

3.6 Los pluralistas. 

3.6.1 INTRODUCCIÓN. 

 

Los filósofos pluralistas del siglo V a. C. rescatan el mundo de las apariencias para hacer 

posible una investigación de la Naturaleza sin violar las leyes de la racionalidad. 

Política y filosóficamente se hallan conectados con el pensamiento jonio. 

Han de explicar, para superar los problemas planteados por Parménides (De una única 

realidad no puede derivarse la pluralidad, lo que "es" no puede proceder de lo que "no 

es") cómo es posible el movimiento, el cambio y la pluralidad.  

Y lo hacen afirmando que: 

1. No hay un único principio, sino que los principios son infinitos en número. 

2. No hay generación ni corrupción sino composición y descomposición. 

Investigación de la 
Naturaleza 

Análisis de las 
condiciones de 

racionalidad 

Pensamiento jonio 

Naturalista y democrático 
(ágora) 

Tales 
Anaximandro 
Anaxímenes 

Pensamiento de la 
Magna Grecia 

Abstracto y aristocrático 
(acrópolis) 

Pitágoras 
Heráclito 
Parménides 

Pluralistas 

Democrático (ágora) 
Posición ecléctica 

Anaxágoras 
Leucipo 
Demócrito 

No quieren renunciar a la 
investigación de la naturaleza pero se 

ven forzados a atender unas 
condiciones de racionalidad 



Los Filósofos Presocráticos 37 

3.6.2 ANAXÁGORAS DE CLAZOMENE. 

3.6.2.1 Contexto histórico. 

A finales del siglo VI a. C. los persas destruyen las ciudades jonias y con ellas su cultura y 

su comercio. A partir de la victoria de Salamina (480 a. C.) se recobra el dominio de las 

ciudades jonias y se convierten en colonias de Atenas. Atenas sustituye a Mileto como 

centro comercial y político, y por ello los intelectuales comienzan a acudir a ella. 

3.6.2.2 Datos biográficos. 

Nace en la ciudad jonia de Clazomene hacia el 500 a. C.. Fue el 

primer pensador que, atraído por la reforma de Pericles, se 

trasladó a Atenas (hacia el año 479 a. C. aproximadamente) -

inaugurando así el período de hegemonía cultural de aquella 

ciudad: lo que se conocerá con el nombre de Ilustración 

Griega. 

Forma parte del grupo de intelectuales que rodean a Pericles y 

desean renovar y cambiar los valores tradicionales. Llega a ser 

consejero suyo y será víctima de sus oponentes. A comienzos de 

la Guerra del Peloponeso fue condenado por impiedad a causa 

de su teoría astronómica mecanicista (en particular, por su 

afirmación de que el Sol era una "piedra ardiente", lo que dedujo de la observación de un 

meteorito, caído en Egospotamos hacia los años 468/466). Fue desterrado, muriendo en 

Lampsaco, dos años después (año 428-7 a. C.) 

3.6.2.3 La búsqueda del arjé: las homeomerías. 

Para poder explicar la pluralidad parte de una afirmación básica: "Todo existe desde 

siempre". 

En el principio era el Caos: mezcla de todas las cosas, infinitas en número y pequeñez. 

La mezcla original contiene los opuestos tradicionales e "innumerables semillas 

desemejantes entre sí". 

Las semillas son las unidades materiales que poseen una porción de opuestos y de 

sustancias naturales. Aristóteles las denominó homeomerías o partes homogéneas, lo 

cual no parece ser una interpretación correcta de la naturaleza de éstas. 

La materia es divisible infinitesimalmente sin dejar de ser ella misma: incluso lo 

infinitesimalmente pequeño tiene una porción de todo aunque no en la misma 

proporción: esto es lo que hace las semillas desemejantes entre sí. 

3.6.2.4 Cosmogonía 

Para poder explicar el movimiento Anaxágoras introduce un principio exterior que 

denomina Nous (inteligencia ordenadora) que más adelante retomará Platón. 

El proceso cosmogónico se describe de la siguiente manera: 



Los Filósofos Presocráticos 38 

Aquel Caos entra en movimiento por acción de un principio exterior a él, el NOUS, 

que le impone un movimiento circular, en el curso del cual esta masa homogénea se 

disgrega en una sucesión de entes particulares. 

Las leyes que conforman el universo hacen que lo ligero se dirija hacia el exterior y lo 

pesado hacia el centro, y lo que es igual se atraiga. 

Las cosas no nacen ni perecen (no hay generación ni corrupción) se componen y se 

disuelven a partir de lo existente. Son agregados de semillas. 

Las cosas no son una combinación dosificada de sólo cuatro elementos (como afirmaba 

Empédocles), sino que hay muchas más cualidades irreductibles y distintas entre sí. 

Las cosas están compuestas por multitud de partes que contienen en sí las "semillas" 

de todas las cosas. Así pues, en cada cosa hay una porción de todo. 

Según la cualidad que domina en las semillas, las cosas se nos aparecen bajo un 

aspecto cualitativo u otro pero contienen, en germen, una infinidad de otras cualidades. 

Ello explica las transformaciones: cómo el alimento que ingerimos, por ejemplo, puede 

transformarse en carne, hueso, pelo, etc. 

Los seres vivos llevan en si un fragmento del Nous por medio del cual participan del 

movimiento. Está en ellos pero no mezclado con ellos. 

El Nous es infinito, autónomo y no está mezclado con ninguna cosa sino que ella sola 

es por sí misma. Es la más sutil y más pura de todas las cosas, tiene conocimiento todo 

sobre cada cosa y el máximo poder. Inició el movimiento y pone orden en cuanto tiene 

vida y existió, existe y existirá. Es corpóreo y debe su poder a su sutileza, a pesar de 

su presencia en la mezcla, queda sin mezclarse. Se ha de aclarar que es un principio 

ordenador no creador.  

Esta cosmogonía sigue un modelo mecanicista atenuado: El Nous tras haber iniciado la 

rotación es sólo responsable último, una vez impartido el movimiento original 

comienzan a actuar factores puramente mecánicos y su acción deviene menos directa. 

3.6.3 LOS ATOMISTAS: LEUCIPO DE MILETO Y DEMÓCRITO DE ABDERA. 

3.6.3.1 Introducción. 

Leucipo nació en Mileto y fue maestro de Demócrito. Ambos 

son los creadores del atomismo. Leucipo fue el iniciador pero 

de él se conoce muy poco, por ello casi todo se atribuye a su 

discípulo. 

Demócrito nació en Abdera (Tracia) en el año 460 a. C. en el 

seno de una familia acomodada. Vivió más de cien años. Visitó 

Atenas y Asia. Escribió más de sesenta obras en las que se 

trataban cuestiones de ética, física, matemáticas, música, 

literatura y temas técnicos. 



Los Filósofos Presocráticos 39 

3.6.3.2 La búsqueda del arjé: los átomos y el vacío. 

Demócrito, con su maestro Leucipo, ofreció una respuesta audaz y radical a 

Parménides. Acepta dos de las condiciones de la filosofía parmenídea: 

1. De una única realidad no puede originarse la pluralidad. La realidad está 

constituida por multitud de realidades: los átomos. 

2. Lo real tiene todas las características descritas por Parménides menos tres: la 

esfericidad como única forma, la unicidad y la inmovilidad. Así, cada átomo es 

material, inengendrado, indestructible, indivisible, inmutable, finito, compacto y 

homogéneo. Además son infinitos en número y figura. No son visibles a simple 

vista. Se diferencian entre ellos en forma, orden y posición. 

Los átomos componen por agregación los distintos cuerpos perceptibles. Las 

diferencias cualitativas entre éstos dependen de la constitución de estos conglomerados. 

Juntamente con los átomos, y en contraposición a Parménides, los atomistas afirman 

la existencia del vacío. El papel desempeñado por el vacío es decisivo. No solamente 

hace posible la pluralidad sino que también hace posible el movimiento. 

Así pues los elementos esenciales del atomismo son los átomos y el vacío. A diferencia 

de Anaxágoras no hay un movimiento o impulso inicial desde siempre el Universo ha 

estado lleno de infinitos átomos moviéndose eterna y libremente en el vacío. 

3.6.3.3 Cosmogonía. 

Los átomos, moviéndose por sí mismos en el vacío, forman un torbellino en el curso 

del cual chocan y se entrelazan formando los entes y el universo en su orden actual. El 

proceso sería como sigue: Los átomos más ligeros salen hacia fuera y los más pesados 

caen hacia el centro, después de diferentes etapas van apareciendo los diferentes 

elementos que configuran el universo como resultado de la unión de los diferentes tipos 

de átomos. 

De esta manera "El universo es el resultado de una necesidad ciega y opaca que 

para el ser humano viene a confundirse con el azar" 

La concepción atomista es un modelo mecanicista de la naturaleza llevado hasta sus 

últimas consecuencias. El universo no está presidido por plan alguno trazado por una 

inteligencia trascendente, ni existe tampoco una finalidad inmanente que preste 

inteligibilidad a los procesos naturales. 

3.6.3.4 El alma y la teoría del conocimiento (sensismo). 

El alma está formada por átomos redondos y se halla esparcida por todo el cuerpo. 

El movimiento de los átomos explica también el conocimiento humano. La sensación 

nace de las imágenes que las cosas producen en el alma mediante flujos o corrientes de 

átomos que emanan de ellas denominados eidola. Toda la sensibilidad se reduce, pues, 

al tacto; puesto que las sensaciones son producidas por el contacto, con el cuerpo del ser 

humano, de los átomos que producen las cosas (sensismo) 



Los Filósofos Presocráticos 40 

La mente es una concentración de átomos-alma siendo el proceso del pensamiento 

análogo al de la sensación. 

 


