FILOSOFIA II: HISTORIA DE LA FILOSOFIA

CREDITO II: PENSAMIENTO MODERNO

CUARTA PARTE.
PENSAMIENTO ILUSTRADO:
RAZON Y PROGRESO.



indice 2

1 LA TLUSTRACION. ....oooieieeeteeeteeee e eee s ses s 411
INTRODUCCION. ...ttt sttt sttt 4
1.1.1  LaRazon ilustrada: una razon auténoma, critica y tolerante. ............ccocceevvevevvniveieresnnnenn, 4
O U (0] PSPPSR OPR PSRN 4
I T == oo 722 Tox o] OO PRUSOPR PSPPI 4

1.2 TEMATICA. .ottt ettt bbb bRt b bbb bRt b ek n b bt b e bt nb e b e s e e ene 5
1.2.1  Desarrollo en el terreno SOCI0-POITLICO. ......coviviueiririiicc e 5
1.2.2  El movimiento ilustrado como difusién de las artes, las ciencias y la filosofia. .................. 5
1.2.3  Cambio de postura respecto de 1a religion. ..........cocociiriciiniinne e 6
124 NUBVOS VAIOTES. ....veeeenie ettt sttt ettt sttt sttt e et sb et e be et ereeneenee e et e 7

2 EL IDEALISMO TRASCENDENTAL: I. KANT (1724-1804) ....cccoeoiiieieeieie e 9

2.1 CONTEXTO HISTORICO. 1.vtuviieatieeseatisteseatesteseatestesessesseseesesseseasessessesesseseesessesesesseseasesseseesessensenes 9

2.2 ASPECTOS BIOGRAFICOS E INFLUENCIAS EN SU FORMACION. ....oviuiiiiienisienienisiesieeeiesieeseeseeens 9

2.3 EL PROYECTO KANTIANO. ©..vtuvtrtatiteseatisteseasesteseesessessasessessesessessesessessessasessensesessensasessensasessensens 11

24 ¢ QUE PUEDO CONOCER? : "LA CRITICA DE LA RAZON PURA". ......occiiiiiiiiece e 12
2.4.1  Introduccidn: Objetivos Y PreSUPUESTOS. ...cc.viiecreeeierieriesiesiesreeeesee e e siesresresseesesaesnesee e 12

2411 ANAlisis del tIHUlo de 18 0BIa. ........ooveieiiicece e 12
2412 ¢Es posible la Metafisica COmO CIENCIA? ........ccceriiiiiiiiiece s 13
2413 THPOS T JUICIOS. ...ttt bbb 15
2.4.2  Principios generales de la Teoria del conocimiento Kantiana.............cccceeeveveivevicvenennenn, 17
2.4.3  Estructura de la Critica de [a RazOn PUra. ........ccooviiiiiiiieiccese e 18
2.4.4  LaEstética trascendental: ;Cémo es posible el Conocimiento Sensible?........c..ccccceevenen. 18
2441 Constitucion del conocimiento SENSIDIE. ........cooiiiiiiiiir e 18
2442 ASPECLOS 8 UESLACA. ...e.vveevieriieeiiit ettt bbbttt bbbt 19
245 La Analitica trascendental: ;C6omo es posible el Conocimiento Intelectual? .................... 20
2451 Constitucion del conocimiento INtElECtUAl. ..........ooeiieiiiiiiiiee e 20
2452 Deduccidn trascendental de 1aS CAtEgOrTas. .........ceovieiireierienneirie e 21
2453 Andlisis del sentido de las categorias antes y después de Kant. ..........ccccocecerveinnicneiennencnn 22
2.4.6  LaEstéticay la Analitica trascendentales: Conclusiones. Los limites del conocimiento. .23
24.6.1 Usos legitimos de las intuiciones empiricas y 1as Categorias. .........cocereerireiersieneieneneinenens 23
2.4.6.2 La distincion entre noimeno y fendmeno: el idealismo trascendental. ...........cccoceevveirrennen. 24
247  LaDialéctica trascendental: ¢ Es posible la Metafisica como ciencia? ............cc.ccoceeenenns 26
2471 US0S POSIDIES 0B 18 FAZON. .....oveiiiiciee e 27
24.7.2 llusidn trascendental y disciplinas metafisicas. .......
24.7.3 La metafisica como critica de 12 raZOn PUra. ........c.cceiieeniinne e 29
2.4.8  Conclusiones de la Critica de 1a RazON PUIA. ..........ccoveiiiieiiieieise et 29

2.5 ¢ QUE DEBO HACER? : LA CRITICA DE LA RAZON PRACTICA. ...ooiiiiiiiieiiee e 31
72750 A 1011 oo [0 o] T oSS 31
2.5.2  Planteamiento general de las teorias éticas anteriores a Kant. ...........ccccvevvevriveverennnnnn, 31
2.5.3  Critica de Kant a las &ticas materiales. ..........cocveierierenese e 31
2.5.4  Caracteristicas de la ética formal Kantiana.............ccccceveriviieniniienere e 33
255  Analisis de 12 acCion MOral. ........coooveiiiiiiii e 33
2.5.6  ElIMPerativo CAtegOriCO. ......couiiriiiiieiieiiite ettt 35
2.5.7  Limitaciones de la ética Kantiana. ..........cccceveriiiiiiiiiniese e 36
2.5.8  Postulados de 1a RazON PrACLICA. .....ccovevierieiiisieiesie ettt 36

2581 I 8 o T o SRS 36
2582 La inmortalidad. ............ccoovvereneinieeicceseeas
2583 DI0S. ettt s
2584 CONCIUSIONES. ...ttt bbbt b bbbt b bbb b e et et e bt naenen 37

3 EL IDEALISMO ABSOLUTO: G. W. F. HEGEL (1770-1831). c.cceeiveiieieiere et reenie e 38

3.1 INTRODUCCION. ...ittietieeiiesieestee e e e seesseesteesteesteeseesseesseesseesaeaneeanseaneeaseenseeseentenseesressneenseenseanes 38
3.1.1  Consecuencias de la filosofia Kantiana. .........ccccuerverierieiiniiiin e 38
3.1.2  Hegel: datos bio-bibHOGrafiCOS. ......ccviveiiiicicc e 38
3.1.3  Objetivos y forma de entender la filosofia en Hegel..........cccooveiviriciienini i 38

3.2 CRITICA A LA TEORIA DEL CONOCIMIENTO DE KANT. ...oiitiiiiiiiiiiesiie et 39

3.3 LA CONCEPCION DE LA DIALECTICA. . .ettttitieiteesteesteaseeastesieesteesbeebesssesseesseesbeesaeenseensessnesseanneans 40
3.3.1  Como método CritiCo INMANENLE. .......c.ccviiiiitiiiecte ettt st 40

3.3.2 Estructura dialéctica del CONOCIMIENTO. ........c.eeiiuiiiie i 41



indice 3

3.3.3  Estructura dialéctica de la realidad: De la razon abstracta kantiana a la razén historica
hegeliana. La FENOMENOIOGIA. ........cviviieieiee ettt e e nee e 42
34 INFLUENCIAS HEGELIANAS EN LA OBRA DE IMARX. ...eoiviiitieiteecisetestestee st e steesiesrassree e sresses s 43



La llustracion 4

1 LAILUSTRACION.

1.1 Introduccién.

1.1.1 LA RAZON ILUSTRADA: UNA RAZON AUTONOMA, CRITICA Y TOLERANTE.

La lustracion nace de la aplicacion de la razon a todos los dominios del saber humano
(religioso, ético, politico, cientifico, etc.) ¢ Qué caracteristicas tiene esta razon ilustrada? :

a) Autonomia de la razon.

Hasta la ilustracion la razon humana se consideraba siempre sometida a una instancia
superior, de la que era reflejo, y en su uso el ser humano se veia limitado por la revelacion
o0 la autoridad como verdadera intérprete de aquélla. El gran salto que ahora se da es
concebir una la razén autonoma: la razén humana, razén individual no debe estar
sometida a ningun poder externo, sino que ella sola es capaz de regular su propia vida.

b) Razén critica.

Su cardcter critico consiste en un replanteamiento de todos los valores sociales admitidos
hasta entonces. Busca llegar a clarificar cualquier dominio que afecte al ser humano por
medios puramente discursivos.

c) Razén tolerante.

Es una razdn critica y a la vez tolerante en cuanto analiza todo sin que, por ello, trate de
imponerse, lo cual es el principio de la ilustracion y la tolerancia.

1.1.2 AUTORES.

A la llustracion pertenecen un sinnimero de pensadores -Voltaire, Diderot, D'Alembert,
Rousseau, Montesquieu, Condillac, La Mettrie, Bayle, Boyle, Buffon,...- situados entre
Hume y Kant; filésofos éstos que se pueden definir claramente como filésofos ilustrados
pues comparten mentalidad e inquietudes con ellos.

1.1.3 PERIODIZACION.

a) Este movimiento se inicia a finales del siglo XVII en Inglaterra con la Gloriosa
Revolucion de 1688 que establece un ambiente de tolerancia religiosa y de libertad de
investigacion que los ilustrados franceses, posteriormente, consideraran digno de ser
imitado. El modelo empirista de la ciencia, el parlamentarismo y la division de poderes
politica seran sus aportaciones al espiritu ilustrado.

b) En el siglo XVIII se extiende por Francia, en cuyos afios centrales cobra fuerza. Acepta
el modelo empirista inglés, sobretodo por la influencia de la doctrina de Newton, unido al
racionalismo francés. Tendra un caracter optimista y progresista, un claro caracter de
cruzada frente a la intolerancia religiosa y el arbitrario poder politico (poder absoluto del
rey) lo que llevara a los ilustrados a ser perseguidos y prohibidas sus obras a pesar de los
apoyos con los que cuentan.



La llustracion 5

c) Llega posteriormente al resto de Europa -apoyado en gran medida en lo que
politicamente se ha llamado Despotismo llustrado-. Por ejemplo en Alemania de la mano
de Federico Il que, en un proceso de modernizacion de Prusia, pretende introducir en la
legislacion las ideas de los ilustrados y reformar la ensefianza, recurriendo a los ilustrados
de la época.

Asi pues, abarca, fundamentalmente el siglo XVIII o también denominado Siglo de las
Luces, pero en cada pais tendré unas caracteristicas propias.

1.2 Tematica.

Muchas de las ideas que surgen en esta época todavia siguen estando en el centro de
discusion de la nuestra:

1.2.1 DESARROLLO EN EL TERRENO SOCIO-POLITICO.

Se produce una profunda modificacion de la estructura social. Aun cuando a principios de
siglo la estructura de la sociedad sea similar a la tradicional, con los estamentos
tradicionales (nobleza, clero y estado llano), pronto se dejara notar el gran peso que
adquiere la burguesia y que si en un principio, en Francia sobretodo, se dedica a los
negocios, pronto se convertird en rentista, con los ingresos asegurados, dedicandose
entonces a la vida social, a las reuniones y a la discusion de ideas configurando asi el
caracter propio de la cultura ilustrada.

El desarrollo de la burguesia, de caracteristicas diversas segun las distintas naciones, tendra
gran importancia en las ideas sobre el "reparto de poder". De aqui que, a pesar de la
aceptacion general de la monarquia, cobre cada vez mayor importancia el
parlamentarismo, la separacion de poderes y el convencimiento de que la administracion
de un pais deber estar basada en un estudio empirico tanto de la nacion como de las
relaciones entre sus habitantes. Estas ideas serdn dominantes sobre todo a partir de 1760 en
los tiempos finales de la ilustracion y son las ideas sobre las que se ha fundamentado la
democracia moderna.

1.2.2 EL MOVIMIENTO ILUSTRADO COMO DIFUSION DE LAS ARTES, LAS CIENCIAS Y
LA FILOSOFIA.

La filosofia se hace presente en todos los dominios de la vida humana, pero no como
propuesta de sistemas cerrados sino como cartas y ensayos que polemizan entorno a todo
tipo de temas. Se produce un profundo cambio en la vision del mundo tanto en el terreno
filoséfico como en el cientifico que ademas tendrd una amplia difusion -el espiritu
ilustrado no sélo busca indagar y someter a critica todo lo conocido sino que también
quiere que el fruto de esta labor llegue al maximo nimero de personas-.

Conviene destacar la gran difusién y popularizacién que tiene la ciencia, siguiendo la
tradicion iniciada en el siglo XVII, a través de publicaciones periddicas o la labor de las
Academias (centros de intercambio de experiencias e ideas que se publican en forma de
memorias y que alcanzan gran difusion al estar escritas en idiomas nacionales)

Todo ello crea un ambiente de curiosidad intelectual, rasgo esencial en el desarrollo y
éxito de la lustracion.



La llustracion 6

Destaca la edicion de La Enciclopedia. La tarea de la llustracion se intenta plasmar en una
obra que pretende ser una recopilacion de los conocimientos de la humanidad. Su
redaccion, accidentada por los problemas de la censura, fue llevada a cabo principalmente
por Diderot ayudado por D'Alembert, Voltaire, Rousseau,... Su difusién hecha por
suscripcion alcanzd a toda Europa. Se dio una importancia especial a los articulos
dedicados a las ciencias, intentando, de esta forma, difundir aquellos conocimientos que
eran considerados mas Utiles para el desarrollo de la humanidad. En los articulos més
tedricos aparecen las ideas fundamentales de los ilustrados, procurando limar asperezas
para lograr su difusion, evitando el obstaculo de la censura.

1.2.3 CAMBIO DE POSTURA RESPECTO DE LA RELIGION.

En el terreno religioso destaca la separacion entre Iglesia y Estado, poder eclesiastico y
poder temporal, y el anélisis racional de la religion, de los dogmas religiosos. Los valores
de la tolerancia, tanto religiosa como civil, son también valores que heredamos de esta
época.

a) Proceso de descristianizacion y secularizacion de la sociedad y el saber.

A la época medieval, marcada por el predominio de la religion, o al siglo XVI y parte del
siglo XVII, marcados por las guerras de religion, sucede ahora una etapa en la que la
sociedad sufre un proceso de secularizacion, de descristianizacion.

b) Conocimiento de otras religiones y aparicion de un relativismo religioso.

Influyen en éste la pérdida de poder de los eclesiasticos, asi como el conocimiento de los
relatos de viaje en los cuales se exponen otras formas de religion, desconocidas hasta
entonces y no dependientes de la revelacion biblica -por ejemplo la religion china en la
cual habia una estricta moralidad sin necesidad de la existencia de verdad revelada -. El
conocimiento de otras religiones y otras formas de moral hace dudar de la validez
universal de la religion y los principios morales cristianos.

c) Defensa de un espiritu de tolerancia religioso.

Si hasta ahora la intransigencia e incluso la apelacion a las armas habian caracterizado
la defensa de la religion, ahora aparecera un nuevo valor que se presenta como una
exigencia ineludible de la época ilustrada: la tolerancia. En Holanda e Inglaterra se
defendera la convivencia pacifica entre todas las religiones. Sin embargo los ilustrados
franceses radicalizaran su postura enfrentandose a la autoridad catdlica.

d) Busqueda de una Religién natural: Una religion dentro de los limites de la razén.

Se llegaba, como consecuencia de todo esto, al convencimiento de que la religion cristiana
habia adoptado formas locales que no eran esenciales al mensaje revelado. Estas ideas
aparecieron tanto dentro del catolicismo como del protestantismo y en ambos, aungue con
maés fuerza en éste, se dio una critica racional de la religion apuntando la necesidad de
una religion natural.

Se pretende encontrar los elementos esenciales de la religion, anteriores a toda teologia,
para construir con ellos una religion que esté de acuerdo con la razén y al mismo tiempo
gue no se apoye en un catalogo de dogmas. Aungue se parta de la religion cristiana para



La llustracion 7

este andlisis se tienen en cuenta otras religiones para elaborar un credo comun a todas
ellas. Se encontraria asi una religion natural, la verdadera religion revestida luego de
diversas formas. Hay dos posturas contrapuestas en la interpretacion de este hecho:

i) Teistas: Defienden la existencia de un Dios a la vez creador y providente y que,
por lo tanto, dirige el mundo y los seres humanos, pudiendo ademas ser conocido por
éstos.

ii) Deistas: Creen en un Ser supremo, causa del universo. Este Dios abandoné el
mundo a sus leyes eternas e inmutables sin intervenir para nada en su desarrollo, siendo
los seres humanos los Unicos responsables de su destino.

e) Busqueda del origen de la religion.

Siguiendo esta linea, también se intenta determinar el origen de la religion. Hume es el
tedrico mas radical en su Historia natural de la religion (1757) mantendra una postura
similar a la de Epicuro: la religion nace para superar los temores de los seres humanos y
la afirmacion de la existencia de la religion natural es un mero presupuesto.

1.24 NUEVOS VALORES.

Propuesta de nuevos valores que den sentido a la historia, la accion moral y la vida del
ser humano en sustitucion de los que se habian impuesto desde el cristianismo. Ahora
son fundados en la razon y el ser humano. Asi ocurre con la idea de humanidad,
progreso, civilizacion, educacion, igualdad entre los seres humanos,...

El proceso de disolucidn de la religién como ideologia o fuerza integradora de la sociedad
en que acaba el andlisis racional que antes hemos expuesto, hace necesaria la construccién
de nuevos valores que puedan operar como factores de integracion de la nueva situacion
social. Asi apareceran nuevos ideales que sustituirdn a los de la religion, valores que
responden a esa laicizacion y descristianizacion del pensamiento. Hay posibilidad de una
moral que no esté basada en la religion sino en los valores de la razon:

a) La idea de progreso.

Tiene sus origenes en el desarrollo de la conciencia historica. En la historia se veia una
sucesion de etapas en las que hay una cierta recurrencia de los mismos hechos: guerras,
violencia, etc., cuyas causas habia que buscar en el dominio de factores irracionales, la
supersticion, la intolerancia, etc. Frente a esto el progreso humano se interpreta como un
proceso de racionalizacidén constante. De aqui que el progreso sea algo que compete a
cada ser humano, y que deba ser extendido para asi poder liberarse de la supersticion
religiosa o del gobierno irracional, tanto civil como eclesiastico, y de esta forma rectificar
el curso de la historia.

Esta idea va unida a la de educacion o iluminacién en el terreno moral o social, lo que
daria lugar a una situacion del ser humano y la sociedad acorde con la razon. La idea de
progreso implica un optimismo que determina el sentido de la historia y que hace ver que
todo trabajo individual es por el bien de la humanidad.

b) La idea de civilizacién.



La llustracion 8

Designa el estado de desarrollo cultural de cada pueblo. Asi pues se relaciona con la idea
de progreso. El contacto con la diversidad de pueblos lleva a considerar la existencia de
diversos estadios de civilizacion hasta llegar a la época ilustrada. El grado de civilizacion
de un pueblo es tanto fruto de la labor en el ambito individual como colectivo.

c) La idea de humanidad.

El ser humano rige y ordena el mundo, la humanidad se convierte en el lugar de
realizacion del ser humano. El concepto humanidad tiene asi un sentido moral que
obliga al ser humano a una contribucion, a un servicio comun. La accion del individuo
tiene un cardcter moral que lo transciende ya que esta accién esta remitida a la humanidad,
a la totalidad de los seres humanos. Ya no es hacer las cosas por amor a Dios sino por
amor al ser humano.

d) La idea de naturaleza.

Tiene el sentido newtoniano del término. A partir de Newton, por naturaleza se entiende
el conjunto de leyes que rigen el comportamiento de los fendmenos. Se define como el
reino de la necesidad, es decir, como un ambito regido por unas leyes deterministicas a
las que el ser humano sélo puede dominar conociéndolas y obedeciéndolas. De aqui que
conocidas las leyes que los rigen, podamos predecir el orden y desarrollo tanto del ser
humano como del mundo.

Todos los fenémenos tratan de explicarse con el recurso a la naturaleza, con lo que ésta
se convierte en el término final de toda explicacion, més alla de ella no hay nada. Se trata
de un concepto que sustituye en parte a Dios, en cuanto no es necesario recurrir a El
como permanente explicacién de los fendmenos naturales.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 9

2 ELIDEALISMO TRASCENDENTAL: I. KANT (1724-1804)

2.1 Contexto histérico.

La vida de Kant coincide en gran parte con el movimiento ilustrado.

En su pais de origen, Prusia, en el momento de su nacimiento reinaba Federico
Guillermo | (1713-1740) iniciador de una politica de reformas que convierte a la
nacion prusiana en un estado militarista y burocratico. Su reforma a partir de la
creacion de la Dieta (Congreso o Parlamento) se centra sobre todo en una lucha contra
el analfabetismo.

Su sucesor Federico 11 el Grande, que desde 1736 se dedicaba a los estudios literarios
y filoséficos, es amigo de Voltaire. Su concepcién del poder encarna plenamente el
modelo de "despotismo ilustrado™: el monarca debe proporcionar la felicidad al
pueblo, aungue sin su participacion. Todas las clases sociales deben estar, cada una en
su papel, al servicio del Estado.

Realiza, de acuerdo con estos principios, una reforma juridica del Estado que culmina
en 1794 su sucesor, Federido Guillermo 11, con quien Kant se enfrenta. A partir de
1789 los acontecimientos de la Revolucion Francesa influyen en el desarrollo prusiano
dandose un retorno de la censura mitigada hasta entonces. Comienza el ascenso de
Napoleon. Las guerras en Europa serdn constantes y las tensiones entre las diversas
naciones aumentan. Durante este periodo se inicia el despertar de la conciencia
nacional alemana.

2.2 Aspectos biograficos e influencias en su formacién.

Nace en 1724 en la ciudad de Koenigsberg, antigua ciudad de la frontera nordeste de
Alemania, en el seno de una familia pietista movimiento religioso cuya personalidad
mas notable A. Schultz dirigia el colegio donde se forma en los primeros afios de su
vida.

El pietismo pretendia la renovacion cristiana considerando
que hay que comenzar por "vivir como cristianos"”,
valorando sobre todo la actitud y el sentimiento religioso, no
siendo necesario someterse a ninguna organizacion
eclesiastica o mantener dogmas. De él quedara huella en las
posturas mantenidas por Kant respecto a la moral y a la
religion y su rechazo de los ritos y practicas religiosas.

En sus estudios universitarios, a partir de 1740, ademas del
conocimiento y la influencia proveniente de Leibniz a través
de Wolff (filosofia que defendia la metafisica racionalista)
sera influido por M. Knutzen que le dirigid hacia las matematicas, la fisica y la
metafisica.

Su vida dedicada a la docencia universitaria no presenta grandes hechos, era conocido
por su extrema regularidad en sus habitos cotidianos. Nunca salié de su ciudad natal
pero, sin embargo, siempre estuvo abierto a la comunicacion y a las inquietudes



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 10

intelectuales de su tiempo manteniéndose al dia de todos los avances en la ciencia y la
filosofia de su tiempo.

Hay que destacar la influencia derivada de la llustracion y su relacion con los
ilustrados franceses e ingleses. Un ejemplo claro de esta influencia y de como él
interpreta este movimiento lo encontramos en el texto siguiente:

LA ILUSTRACION

Para llegar a una época ilustrada es preciso favorecer la libertad y la tolerancia, sobre
todo en cuestiones religiosas.

llustracion es la salida del hombre de la minoria de edad en que, autoculpablemente, se
hallaba. Minoria de edad es la incapacidad de disponer del propio entendimiento sin la
direccion de otro. Autoculpable lo es esta minoria de edad cuando su causa no reside en
un defecto del entendimiento sino en una falta de decision y de valor para disponer de si
mismo sin la direccion de otro. jAtrévete a saber! jTen valor para disponer de tu propio
entendimiento! Este es, pues, el lema de la Ilustracion. (...)

Ahora bien, para esta llustracién no se requiere mas que libertad, y precisamente la
menos nociva entre toda las cosas que se pueden llamar libertad, a saber, la de hacer uso
publico de la propia razon en todos los campos. Pero ahora oigo gritar por todos lados:
iNo razonéis! El oficial dice: jNo razonéis, maniobrad! El consejero de hacienda dice:
iNo razonéis, pagad! El clérigo dice: jNo razonéis, creed! (En el mundo, no hay mas que
un solo sefior que dice: jRazonad cuanto querais y sobre lo que querais, pero obedeced!)
Aqui hay por doquier limitacion de la libertad. Pero, ¢qué limitacion es obstaculizadora
de la llustracién? ¢Cual no lo es, sino que incluso la promueve? - Respondo: el uso
publico de la propia razén debe ser en todo momento libre, y s6lo él puede realizar
ilustracion entre los hombres; el uso privado de la razén, en cambio, puede ser limitado,
bastante a menudo, de forma muy severa, sin por eso impedir, sin embargo, de forma
sensible el progreso de la ilustracion. Ahora bien, por uso pablico de la propia razén
entiendo el que alguien hace de ella como erudito ante todo el publico del mundo de los
lectores. Llamo uso privado al que él puede hacer de su razén en un determinado cargo
civil, o funcion, que se la haya encomendado. (...)

Si ahora, pues, se pregunta: ;Vivimos ahora en una época ilustrada?, la respuesta es:
No, pero si en una época de ilustracion. Segun estan hoy las cosas, en conjunto, falta
todavia muchisimo para que los hombres estén ya -0 puedan siquiera ser puestos- en
situacién de disponer, en cuestiones religiosas, de su propio entendimiento con
seguridad y correccion, y sin la direccién de otro. De una sola cosa tenemos,
ciertamente, indicios claros: que, a pesar de todo, se les abre ahora el terreno para que se
vayan cultivando en este punto con libertad, y que los obstaculos de la ilustracién
general -0 de la salida de la minoria de edad en que, autoculpablemente, se hallaban- van
disminuyendo progresivamente. Considerando esto, esta época es la época d la
llustracién o el siglo de Federico.

Un principe al que no le resulta indigno decir que considera una obligacion no prescribir
nada a los hombres en cuestiones religiosas, y dejarles en eso plena libertad, y que, por
tanto, rehlsa incluso el nombre altivo de la tolerancia: él mismo es ilustrado y merece
ser alabado -por el mundo y por la posteridad agradecidos- como el primero, al menos
por parte del gobierno, que liberé al género humano de la minoria de edad y que dejo a
cada uno en libertad para disponer de la propia razon en todo aquello que sean asuntos
de conciencia. (...)




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 11

He puesto el punto principal de la ilustracion... especialmente en las cuestiones
religiosas porque, por lo que respecta a las artes y a las ciencias, nuestros soberanos no
tienen ningun interés en hacer el papel de tutor sobre sus subditos; ademas, aquella
minoria de edad, que es la mas nociva, es también, por tanto, la méas deshonrosa de
todas.

Respuesta a la pregunta: ¢Qué es llustracion?, A 481-492

Elemento clave de esa forma de entender la razon ilustrada es la consideracion de la
necesidad de someter a la razon a examen para poder asi encontrar su propia validez:
analizar y conocer el instrumento del conocer.

Es también de destacar la influencia que sobre €l dejo la lectura del Hume quien en
palabras del propio Kant "le despertd del suefio dogmatico™ en los términos que mas
adelante describiremos.

Al publicar la segunda edicion de su obra la "Religion dentro de los limites de la razén"
(1794) un ministro del entonces reinante Federico Guillermo I, sucesor de Federico el
Grande, la consider6 atentatoria contra el cristianismo y los principales textos biblicos
prohibiéndole mediante censura su ensefianza. Tanto le afecté a Kant que a punto
estuvo de abandonar Prusia pero a la muerte del monarca (1797) se restauro la libertad
de prensa y Kant sintiéndose liberado escribio "EI conflicto de las facultades™ (1798) en
la que defendid la libertad de pensamiento y palabra contra las arbitrariedades del
despotismo.

A los 74 afios abandoné la universidad y muri6 el 12 de febrero de 1804.

2.3 El proyecto kantiano.

El campo de la filosofia puede reducirse a las siguientes preguntas:

Pregunta / Objetivo Disciplinas Obras en las que lo desarrolla

¢ Qué puedo saber?:

Establecer:

1. Los principios desde los que es posible un

conocimiento cientifico de la Naturaleza. Teone} d«_al Critica de la Razon Pura” (1.781)
conocimiento

2. Los limites dentro de los que es posible tal "Prolegbmenos a toda Metafisica
conocimiento. Metafisica futura" (1.783)

Conlleva preguntarse: ¢Es posible la metafisica L

como ciencia? Ciencia

¢ Qué debo hacer?: "Critica de la Razon Préctica"

(1.788)

Establecer y justificar los principios de la | Eticay Moral

i - - "Fundamentacion de la metafisica
accion y las condiciones de la libertad.

de las costumbres™ (1.785)

¢ Qué puedo esperar?: "Critica del juicio" (1.790)

"La religion dentro de los limites de

Proyectar el destino Gltimo del ser humano y las | Historia'y la mera razon” (1.793)

condiciones y posibilidades de su realizacion. Religion
"La paz perpetua" (1.795)




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 12

El conjunto de estas tres preguntas se condensa en una mas general que las
interrelaciona: ¢ Qué es el hombre?

24 ;Qué puedo conocer? : "La Critica de la Razén Pura".

2.4.1 INTRODUCCION: OBJETIVOS Y PRESUPUESTOS.

Kant buscara una sintesis entre racionalismo y empirismo que es mucho mas que la
simple suma de ideas de ambas corrientes (incompatibles entre si en muchos aspectos)
Sera una nueva forma de interpretar el conocimiento humano.

La exposicion de estas ideas la hace en su obra "La Critica de la Razon Pura” (CRP a
partir de ahora)

2.4.1.1 Analisis del titulo de la obra.

Del titulo de esta obra podemos deducir sus intenciones:

"La Critica [supone un analisis en los dos sentidos que abajo expondremos]
...de la Razén [Del instrumento del conocer]

... Pura" [Su uso "puro” significa conocimiento tedrico es decir, la ciencia y
la Metafisica (Cuando pretende conocer aquello que estd méas alla de la
experiencia)]

Su anélisis del conocimiento tiene dos aspectos. Uno negativo (critico) y otro positivo
(trascendental):

1. Enfoque critico. ¢Qué podemos conocer?. Contra el dogmatismo de los
racionalistas y la fe ciega en la razon (posibilidad de tener un conocimiento
absolutamente cierto e indudable de todo lo real sin recurrir a la experiencia,
demostrar la existencia del mundo, la inmortalidad o libertad del alma o la
existencia de Dios) busca determinar los limites de la razon para destruir sus
pretensiones injustificadas en el conocimiento y eliminar disputas.

2. Enfoque trascendental. ;Como es posible el conocimiento?. Contra el
escepticismo de los empiristas (la idea de que es imposible un conocimiento
absoluto de nada partiendo de la experiencia) busca determinar las condiciones
de posibilidad del conocimiento cientifico. Este existe y el modelo de ciencia
newtoniano es una prueba pero falta fundamentarlo filoséficamente. Se habra de
determinar para ello en qué consiste el uso correcto de la razon.

Y persigue dos objetivos que desarrollara en su obra La Critica de la Razon Pura:

a) Fundamentar el conocimiento cientifico. La posibilidad de un conocimiento
universal y necesario pero que ademas sea extensivo en la ciencia.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 13

b) Determinar si la Metafisica puede ser una ciencia. Cuando aqui habla de
Metafisica hace referencia al modelo racionalista de Wolff. Seria determinar si
se puede llegar a tener un conocimiento universal y necesario de todo lo real
solo partiendo de la razén y aplicando el principio de no-contradiccién. Esta
Metafisica pretendia tener un conocimiento de aquello que estd mas alla de la
experiencia: las cosas, Dios, el alma. Si se puede tener un conocimiento
cientifico bien y si no habremos de dejar estos temas en meras creencias.
Cuando aqui habla de ciencia Kant tiene en mente el modelo de ciencia
newtoniano Yy la entiende como un conjunto de juicios o proposiciones.

24.1.2 ;Es posible la Metafisica como ciencia?

Kant se muestra interesado por el problema de la posibilidad de la Metafisica como
ciencia: ¢Es posible un conocimiento riguroso acerca de Dios, de la libertad o la
inmortalidad del alma?

Kant en un principio habia sido racionalista y creia en la posibilidad del entendimiento
para rebasar los limites de la experiencia y alcanzar un conocimiento auténtico acerca
de esas realidades. Pero la influencia de Hume hizo que esa fe se tambaleara.

POSIBILIDAD DE LA METAFISICA

El ataque de Hume a la metafisica tradicional provoca el inicio de una nueva
investigacion radical.

Mi intencién es convencer a todos los que encuentran de algin valor ocuparse en el
estudio de la metafisica, de que es absolutamente necesario, antes de emprender su
trabajo, que consideren como no sucedido todo lo que ha pasado hasta aqui, y, ante todo,
se formulen esta pregunta: ¢ Es posible algo semejante a la metafisica?.

Si es una ciencia, ¢por qué no puede ser objeto, como las otras ciencias, de una
aprobacion permanente? Si no es ciencia, ¢por qué hace incesantes alardes de tal y
detiene al entendimiento humano con esperanzas, Si hunca extintas, jamas satisfechas?
Sea su ser 0 su no ser lo que se pueda demostrar, es preciso llegar a una conclusion
segura acerca de la naturaleza de esta ciencia arrogante; porque, con respecto a ella, es
imposible que permanezcamos mas largo tiempo en la misma situacion. Parece casi
digno de risa que, mientras todas las ciencias progresan incesantemente, la que se tiene
por la sabiduria misma, cuyo oraculo todos los hombres consultan, dé vueltas siempre en
la misma direccidn, sin poder avanzar un paso. Asi, sus partidarios han perdido mucho,
y no se ve que, los que se sienten bastante fuertes para brillar en otras ciencias, quieran
arriesgar su gloria en ésta, donde cualquiera que, por lo demas, es ignorante en todas las
otras cosas, se atribuye un juicio decisivo, porque, de hecho, en este campo no hay aun
peso ni medida algunos para distinguir la profundidad de la charlataneria superficial. (...)

Desde los ensayos de Locke y de Leibniz, o, mas bien, desde el nacimiento de la
metafisica, hasta donde llega su historia, no ha sucedido ningun acontecimiento que, en
relacion con la suerte de esta ciencia, haya podido ser mas decisivo que el ataque que le
dirigi6 David Hume. No hizo luz alguna en esta forma del conocimiento, pero hizo
saltar una chispa con la cual, si hubiese encontrado una yesca a proposito, hubiese
podido muy bien encender un fuego cuyas brasas, sin duda, se habrian conservado y
acrecentado.




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804)

Hume partia de una concepcion particular, pero solida, de la metafisica, a saber: la de la
conexion de la causa y el efecto (por consiguiente, también la de la relacion entre la
fuerza y la accion, etc.), e invitaba a la razon, que pretendia haberla engendrado en su
seno, a declararle con qué derecho cree que pueda existir algo de tal naturaleza que, una
vez supuesto, haga necesario suponer otra cosa; pues esto es lo sobreentendido en la
nocion de causa. Prueba Hume, de un modo irrefutable, que es completamente
imposible para la razn pensar, a priori y con nociones puras, una conexion, puesto que
esto supone necesidad pues no es, en modo alguno, concebible que, porque algo exista,
deba alguna cosa existir también necesariamente, ni tampoco cémo la nocioén de un
enlace puede producirse a priori. De aqui concluye que la razén se engafa
completamente en ese concepto, que aungue lo tiene falsamente por su propio hijo, no es
otra cosa que un bastardo de la fantasia, la cual, fecundada por la experiencia, ha
comprendido tales representaciones bajo las leyes de la asociacion y ha sustituido una
necesidad subjetiva, esto es, una costumbre que de ahi nace, por una necesidad objetiva
que nace del conocimiento. De aqui concluye que la razén no tiene capacidad alguna
para concebir tal relacion y para concebirla sélo en general, porque sus pretendidos
conocimientos, subsistentes a priori, no serian otra cosa que experiencias comunes
falsamente impresas; lo cual es tanto como decir no hay metafisica alguna ni puede
tampoco haberla. (...)

Confieso con franqueza que la indicacion de David Hume fue sencillamente la que,
muchos afios antes, interrumpié mi adormecimiento dogmatico y dio a mis
investigaciones en el campo de la filosofia especulativa una direccion completamente
distinta. Estaba yo muy lejos de prestarle oidos en relacién con sus conclusiones, las
cuales se deducian sencillamente porque no se represent6 su tema en su totalidad, sino
que se fijo solamente en una parte del mismo, la cual, sin tener en consideracion el todo,
ninguna informacion puede ofrecer. Si se empieza por un pensamiento fundado, aunque
no desarrollado, el cual nos pone en relacion con otros, se puede esperar llegar mas alla
por medio de la reflexion continuada, como le ocurri6 al perspicaz escritor, al cual hay
que agradecer la primera chispa de esta luz.

Yo inquiri, pues, primeramente, si la objecion de Hume no puede presentarse en general,
y pronto encontré: que la nocién del enlace de causa y efecto, no es, ni con mucho, la
Unica por medio de la cual el entendimiento concibe a priori los enlaces de las cosas,
sino que la metafisica toda consiste en eso.

Prolegémenos a toda metafisica futura, prélogo (A 4-14)

14

Dos deficiencias han caracterizado tradicionalmente a la metafisica colocandola en una
situacion de inferioridad manifiesta respecto de la ciencia (aqui el modelo son las
matematicas vy la fisica de Newton):

1. La ciencia progresa. En Metafisica se siguen tratando y debatiendo las mismas
cuestiones que debatian Platon y Aristételes tantos siglos atras.
2. Los cientificos se ponen de acuerdo en sus teorias y conclusiones. Mientras,

entre los metafisicos reina el méas escandaloso desacuerdo.

Asi la pregunta sera: ¢Puede la metafisica construirse con el mismo rigor que las
ciencias? :

1.

Si es posible: Se podréa superar el estado deplorable en que se encuentra logrando
asi el avance y el progreso.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 15

2. Si no es posible: Abandonaremos toda pretension de construir sistemas
metafisicos con pretensiones de conocimiento cientifico.

Ahora, para poder entrar en este andlisis nos encontramos con una pregunta previa:
¢Como es posible la ciencia? : Hay que determinar primero las condiciones de
posibilidad de un conocimiento cientifico riguroso (enfoque trascendental), a ellas se
habra de someter la metafisica para poder comprobar si es 0 no una ciencia.

Pero, (Como determinar las condiciones que hacen posible el conocimiento cientifico?.
Si tenemos en cuenta que toda ciencia se puede reducir a un conjunto de enunciados,
proposiciones 0 juicios, esta pregunta equivale a la siguiente: ¢Cudles son las
condiciones que hacen posibles los juicios de la ciencia? Se trata de, observando
cuidadosamente que tipos de juicios que utiliza la ciencia, investigar las condiciones
que los hacen posibles.

v En resumen, y haciendo el camino a la inversa, se trata de determinar qué tipo de
juicios son los que utiliza la ciencia y cuéles son sus condiciones de posibilidad
para comprobar si éstos se pueden dar en la metafisica: Si se dan esas
condiciones entonces es una ciencia. Si no se dan entonces no sera una ciencia.

24.1.3 Tipos de juicios.

Asi como Descartes 0 Hume establecen cuéles son los tipos de conocimiento valido
Kant hace un analisis mas detallado partiendo de los distintos tipos de juicios posibles.
Ya que la ciencia es un conjunto de enunciados o juicios, se analizan sus distintos tipos
para ver si es posible un conocimiento cientifico y cuéles son aquellos juicios
caracteristicos de las ciencias.

TIPOS DE JUICIOS

Division tricotomica de los juicios en: analiticos a priori, sintéticos a posteriori y
sintéticos a priori.

El conocimiento metafisico debe solamente contener juicios a priori, como exige la
naturaleza de sus fuentes. Pero, entre los juicios, cualquiera que sea su origen o la forma
légica que adopten, hay, sin embargo, una diferencia segin su contenido, gracias al cual
0 son simplemente explicativos y con respecto al contenido nada afiaden, o son
amplificativos y aumentan el conocimiento dado; los primeros podran llamarse juicios
analiticos; los segundos, juicios sintéticos.

Los juicios analiticos no dicen en el predicado otra cosa que lo que en la nocion del
sujeto era ya verdaderamente pensado, aunque no tan claro y con igual conciencia. Si yo
digo: «todos los cuerpos son extensos», no he ampliado absolutamente nada mi
concepto de cuerpo, sino que lo he resuelto, porque la extension de aquel concepto
estaba ya antes del juicio realmente pensada, aunque no declarada expresamente; el
juicio es, pues, analitico. Por el contrario, la frase: «algunos cuerpos son pesados»,
contiene algo en el predicado que no estaba realmente pensado en el concepto general de
cuerpo; aumenta, pues, mi conocimiento, porque afiade algo a mi concepto y debe
Ilamarse, por esto, un juicio sintético.

Todos los juicios analiticos se basan completamente en el principio de contradiccion, y
son, por naturaleza, conocimientos a priori, sean 0 no sean empiricos los conceptos que
le sirvan de materia. Pues, porque el predicado de un juicio analitico afirmativo ya




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 16

estaba pensado previamente en el concepto del sujeto, es por lo que no puede ser negado
de él sin contradiccién: igualmente sera su contrario necesariamente negado del sujeto
en un juicio analitico, pero negativo, y también segun el principio de contradiccion. Asi
ocurre, sencillamente, con las frases: «todo cuerpo es extenso» y «ningn cuerpo es
inextenso (simple)».

Por esto mismo son también las frases analiticas juicios a priori, aunque sus conceptos
sean empiricos, por ejemplo: «el oro es un metal amarillo»; pues, para saber esto, no
necesito experiencia alguna mas amplia, exterior a mi concepto de oro, el cual supone
gue este cuerpo sea amarillo y metal; pues en esto consiste mi concepto, y no necesito
hacer otra cosa que analizarlo sin buscar cosa alguna fuera del mismo.

Hay juicios sintéticos a posteriori, cuyo origen es empirico; pero los hay también que
son ciertamente a priori y que brotan del puro entendimiento y de la razén. Pero ambos
coinciden en esto: que de ninguna manera pueden brotar del principio del anélisis, a
saber, del principio de contradiccion; exigen, pues, un principio completamente distinto,
si bien es verdad que cualquiera que éste sea, debe derivarse de cada axioma, segun el
principio de contradiccion; pues nada puede contradecir a este principio, aunque no todo
pueda ser de él deducido.

Ibidem, recuerdo previo, § 2 (A 24-27)

Asi, los juicios se pueden clasificar segun:

Amplien 0 no nuestro conocimiento El modo en cd6mo conozcamos su verdad

Ejemplo: "El todo es mayor que las partes”

A 4

ANALITICOS PRIORI A
No amplian nuestro conocimiento Su verdad se conoce con independencia de la experiencia
El P esta comprendido en el S Basados en el principio de no contradiccion
Son no extensivos o explicativos Universales y Necesarios
Extensivos, Amplian Son Universales

A 4

v

SINTETICOS A PRIORI

nuestro conocimiento y Necesarios

a

A 4

Ejemplo: "La recta es la distancia mas corta entre dos puntos"

A 4

SINTETICOS A POSTERIORI

Amplian nuestro conocimiento Su verdad depende de la experiencia
El P no esta comprendido en el S Particulares y Contingentes
Extensivos

Ejemplo: "Los alumnos de 1° A miden menos de 1,75 m.




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 17

De acuerdo con él cuadro reproducido anteriormente tenemos que son los juicios
sintéticos a priori los que nos pueden proporcionar un conocimiento riguroso y
cientifico.

» Determinar la validez del conocimiento y fundamentar las ciencias es
determinar cdmo son posibles los juicios sintéticos a priori en ellas (analisis
trascendental)

En la "Critica de la Razon" Pura Kant dedicara sus empefios a demostrar como son
posibles estos juicios en las matematicas y en la fisica para asi fundamentar la ciencia.

2.4.2 PRINCIPIOS GENERALES DE LA TEORIA DEL CONOCIMIENTO KANTIANA.

Para Kant el conocimiento es el resultado de la interaccion entre dos polos: objeto y
sujeto. De lo que:

1. Principio general: El conocimiento es una progresiva sintesis entre lo que el
sujeto recibe a traves de la experiencia sensible (materia) y las estructuras que
éste impone a ese material recibido (forma).

Conocimiento Materia: Tiene su origen_ en la experiencia
L Pertenece al objeto
Sintesis II
(Unificacion y Forma: Tiene su origen en la subjetividad
ordenacion) Pertenece al sujeto (Estructuras a priori)

2. Niveles de sintesis: Se realiza a distintos niveles en los que intervienen las
distintas facultades humanas en un proceso progresivo de mayor unificacion y
ordenacion de los datos recibidos.

Tipo de Facultad implicada Resultado
conocimiento

Conocimiento | Sensibilidad Experiencia (percepciones)
sensible
Conocimiento | Entendimiento Juicios (pensar los objetos)
intelectual
Razon Razonar (relacionar unos juicios con otros y buscar

principios generales)




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 18
2.4.3 ESTRUCTURA DE LA CRITICA DE LA RAZON PURA.
Parte Facultad Qué sucede Resultado
Tipo de conocimiento (que estudia) (que analiza)
Ciencia (que intenta fundamentar)
Estética trascendental
Estudia:
@ Las condiciones que hacen posible el| gongipijigaq | Losobjetos | Intuicion
- : . Se nos dan Empirica
b) Las condiciones que hacen posible los :
S S Lo (percepciones)
juicios  sintéticos a priori en las
Matematicas.
Analitica trascendental
E)StUdLI:si condiciones que hacen posible el Entendimiento Pensamos Juicios
o . q P los objetos (objetos)
conocimiento intelectual.
b) Las condiciones que hacen posible los
juicios sintéticos a priori en la Fisica.
Dialéctica trascendental
E)StUdLlaal : osibilidad del conocimiento Pretendemos Ideas
es eculgtivo de la razén (conocimiento Razon conocer (Ilusion
mgtafisico) mas alla de la trascendental)
b) Si existe la posibilidad de los juicios experiencia
sintéticos a priori en la Metafisica.

24.4 LA ESTETICA TRASCENDENTAL: ;COMO ES POSIBLE EL CONOCIMIENTO

SENSIBLE?

Obijetivos®: Analiza en esta parte las condiciones que hacen posible el conocimiento
sensible y estudia la facultad en él implicada la sensibilidad.

Sensibilidad es la capacidad de recibir representaciones al ser afectados por los objetos

(receptividad)

2.4.4.1 Constitucion del conocimiento sensible.

MATERIA lodado

Proviene del objeto: Impresiones sensibles

Intuicién empirica

FORMA lo puesto

Proviene del sujeto: Espacio y tiempo

También busca fundamentar las matematicas investigando las condiciones que hacen posible los juicios

sintéticos a priori en ellas.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 19

1. La impresion sensible (También denominada intuicion sensible o sensacion): Es
el efecto del objeto en nuestra capacidad de representacion pero no entendido como
antes (realismo gnoseolégico) Es la forma de darse lo en si en la conciencia: es
representacion no en si. La experiencia entendida como contacto con el mundo se
nos apareceria como un caos: el bombardeo cadtico de impresiones sensoriales
sobre nuestra sensibilidad.

2. Espacio y tiempo. Nosotros no tenemos experiencia de un caos sino de sensaciones
ordenadas, fendmenos. El orden es algo constitutivo de la experiencia y esta puesto
por la sensibilidad a través de nuestra forma de conocer. Sus formas acttan sobre la
materia en una seleccion-ordenacion de cuya sintesis surge el fendmeno como
experiencia ordenada (no caos) De esta manera el espacio y el tiempo tienen un
caracter trascendental por cuanto posibilitan la experiencia y por tanto el
conocimiento sensible: ordenan y unifican la diversidad de lo dado en
intuiciones empiricas. Kant los define de dos maneras:

a. Formas a priori de la sensibilidad:

i. Formas: No es lo que percibimos sino el cémo lo percibimos.

ii. A priori: Preceden a la experiencia y la posibilitan pero no proceden
de ella.

iii. La sensibilidad: Del conocimiento sensible. Puede ser externo
(sometido a las dos formas) o interno (sometido s6lo al tiempo)

b. Intuiciones puras:

i. Intuiciones: No son conceptos del entendimiento, es decir, no son el
resultado de un proceso de abstraccion.

ii. Puras: Estan vacias de contenido empirico, son coordenadas vacias
en las que se ordenan las impresiones sensibles.

il

Ni proceden de la experiencia ni son "cosas en si"(algo tal como es con
independencia de nuestro conocimiento de ello): son estructuras constitutivas
de la subjetividad que caracterizan el modo de conocer humano.

3. Intuicion empirica: Se identifica con la representacion, el fenémeno o la
experiencia (percepciones)

24.4.2 Aspectos a destacar.

1. Critica al empirismo. El sujeto no es pasivo y simplemente se deja impresionar
sino que es activo: al recibir esas impresiones inmediatamente las ordena y unifica a
través de unas formas o estructuras que el propio sujeto posee y que son las
coordenadas espacio - temporales (Espacio y tiempo)

2. Fenomenismo kantiano. Kant renuncia a conocer los objetos tal como son
(""cosas en si'™") Los fendmenos s6lo existen en nosotros: "permanece para nosotros
absolutamente desconocido lo que sean los objetos en si, independientemente de esa



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 20

receptividad de nuestra sensibilidad" (A42, B59) EIl limite del conocimiento
sensible es la constitucién del fenébmeno.

3. Giro kantiano. Ya no es el sujeto el que se adecua al objeto y conoce éste tal cual
es, sino que el objeto se adecua a la forma de conocer del sujeto permaneciendo lo
que sea aquél en si mismo desconocido.

24.5 LA ANALITICA TRASCENDENTAL: ;COMO ES POSIBLE EL CONOCIMIENTO
INTELECTUAL?

Obijetivos® Analiza en esta parte las condiciones que hacen posible el conocimiento
intelectual y estudia la facultad en él implicada el entendimiento.

La sensibilidad nos sitda frente a una multiplicidad de fendmenos, frente a una
multiplicidad de impresiones en el espacio y el tiempo. Ahora bien, percibir tal
multiplicidad de fendémenos (colores, formas, sonidos, etc.) no es, sin mas,
comprenderlos. Si el percibir es la funcion propia de la sensibilidad, el comprender lo
percibido es la funcion propia del entendimiento.

Por lo tanto, hasta aqui tendriamos s6lo un mosaico de percepciones sin significado
todavia, para poder darselo hemos de explicar ;cémo es posible “pensar™ los objetos?
(El conocimiento intelectual) es decir, unificar y ordenar esa multiplicidad de
percepciones en enunciados sobre la realidad (enjuiciar)

Entendimiento. Es la facultad que nos permite conocer un objeto (pensarlo) a través de
las representaciones que nos ofrece la sensibilidad (espontaneidad)®

2.4.5.1 Constitucion del conocimiento intelectual.

MATERIA dada por la sensibilidad: Intuiciones empiricas

Juicios
Enunciados sobre la realidad.
Por ejemplo: "Esto es rojo"

FORMA puesta por el Entendimiento:  Categorias

La funcion de comprender o entender se realiza mediante conceptos, comprender los
fendmenos es poder referirlos a un concepto, por ejemplo: "Esto es una tiza". Esta
actividad se realiza siempre a través de un juicio: "Esto es una tiza"

2 También busca fundamentar la Fisica investigando las condiciones que hacen posible los juicios
sintéticos a priori en ella.

3 También se puede definir como la facultad de juzgar que atribuye esos fenémenos a determinados
conceptos por medio de los cuales se unifican la pluralidad de datos provenientes de la sensibilidad.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 21

Hay dos tipos de conceptos:

a) Conceptos empiricos. Son aquellos que proceden de la experiencia (a
posteriori) mediante el proceso de abstraccion-generalizacion. Por ejemplo:
perro, tiza, casa, etc.

b) Conceptos puros o categorias. No proceden de la experiencia (son a priori) y
estan vacios de contenido empirico. El entendimiento se caracteriza por su
espontaneidad, produce por si mismo estos conceptos y los aplica a la
comprension de los fendmenos.

Las Categorias son conceptos puros del Entendimiento.

a. Son las condiciones trascendentales de nuestro conocimiento de los
fendmenos, éstos no pueden ser pensados si no son pensados de acuerdo con
las categorias. Si las elimindramos sélo quedaria un conjunto de cualidades
sensibles inconexas.

b. Estan vacias de contenido empirico (como el tiempo y el espacio) han de
Ilenarse con los datos procedentes del conocimiento sensible.

c. Estan deducidas de las distintas formas de juicio posible: Deduccion
trascendental de las categorias.

2.4.5.2 Deduccion trascendental de las categorias.

El Entendimiento es la facultad que nos permite juzgar. Para juzgar, ordenar y unificar el
conjunto de intuiciones empiricas que recibimos de la sensibilidad, necesitamos las
categorias. Kant deduce de los distintos tipos de juicios las diferentes categorias que
utilizamos para que éstos sean posibles. Es pues una deduccion trascendental pues permite
conocer cuales son las condiciones que hacen posible el conocimiento intelectual: las
categorias. Clasifica los distintos tipos de juicios de la siguiente manera:

TABLA DE LOS JUICIOS

CANTIDAD CUALIDAD

Universales (Todo A es B) Afirmativos (A es B)

Particulares (Algun A es B) Negativos (A no es B)

Singulares (Este A es B) Indefinidos (A es no B)

RELACION MODALIDAD

Categoricos (A es B) Problematicos (A puede ser B)
Hipotéticos (Si A entonces B) Asertoricos (A es B)

Disyuntivos (A 0 B) Apodipticos (A es necesariamente B)




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804)

Y de ellos deriva las categorias que clasifica en distintos tipos de la siguiente manera:

TABLA DE LAS CATEGORIAS

CANTIDAD CUALIDAD
Unidad Realidad
Pluralidad Negacién
Totalidad Limitacién
RELACION MODALIDAD
Sustancia Posibilidad
Causa Existencia
Relacién Necesidad

22

2.4.5.3 Analisis del sentido de las categorias antes y después de Kant.

1. En Aristoteles.

Pertenecen al objeto -son objetivas-, y por lo tanto poseen un valor ontol6gico, pero
ademas tienen un sentido gnoseoldgico. La sustancia es el ser de las cosas, y las causas
son tanto el principio de constitucién del ser como de nuestro conocimiento de él.

2. En Hume.

Estan mas alla de la experiencia pues ni de la idea de sustancia, como substrato o
esencia, ni de la idea de causa, como vinculo o conexidn necesaria, tenemos impresion
alguna. Son incognoscibles. No poseen valor ontolédgico ya que no podemos demostrar
que en realidad existan. Son el resultado de la asociacion de ideas realizada por la
imaginacion (leyes de asociacion).

Poseen un valor gnoseoldgico debilitado: la sustancia es un nombre que nos permite
economia de pensamiento y expresion, y la causalidad es un modo de conocimiento
contingente limitado a la relacion entre impresiones.

3. En Kant.

Le dird a Hume que estas categorias no se pueden derivar de la experiencia porque la
preceden y la posibilitan: son las condiciones que posibilitan poder pensar los objetos,
por lo tanto, tienen un valor gnoseoldgico (sin ellas el conocimiento intelectual no seria
posible)

Ademas, no pertenecen al objeto, no tienen un valor ontologico, sino que pertenecen al
sujeto -son subjetivas- y a su estructura del conocer.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 23

24.6 LA ESTETICA Y LA ANALITICA TRASCENDENTALES: CONCLUSIONES. LOS
LIMITES DEL CONOCIMIENTO.

Recordemos que la CRP tiene dos enfoques uno trascendental, que hemos tratado hasta
ahora, es explicar las condiciones de posibilidad del conocimiento. Veamos un esquema
de lo dicho hasta ahora:

Conocimiento sensible Resultado Conocimiento intelectual Resultado

Materia | Impresion sensible Intuicion

. Materia | Intuicion empirica
empirica

Forma | Espacio/ Tiempo Juicios

Forma Categorias

EXPERIENCIA
PENSAMIENTO

Pero también tiene un enfoque critico de marcar los limites del conocimiento, eso lo
desarrollamos en el siguiente punto.

2.4.6.1 Usos legitimos de las intuiciones empiricas y las categorias.

Segln Kant:
"Las intuiciones sin categorias son ciegas, las categorias sin intuiciones son vacias".
a) Las intuiciones sin categorias son ciegas.

Ya que serian un conjunto inconexo y caético de percepciones sin ninguna ligazén.
Corresponde a las categorias unificarlas y ordenarlas a través de los juicios.

b) Las categorias sin intuiciones son vacias.

Ya que al ser las categorias puras, vacias de todo contenido empirico, serian como casillas
vacias y carecerian de todo contenido. Para ser valido nuestro conocimiento ha de partir
de la experiencia -intuiciones- sino es un conocimiento construido sobre la "nada". Las
categorias no son aplicables més alla de la experiencia: del fendmeno (de aquello que
se muestra a traves de la intuicién empirica)

No podemos pensar un objeto sino mediante las categorias ni podemos conocer ningun
objeto pensado sino a través de intuiciones que correspondan a esos conceptos.
Igualmente, todas nuestras intuiciones son sensibles y este conocimiento, en la medida
en que su objeto es dado, es empirico. Por lo tanto, no podemos tener conocimiento a
priori (tal como pretendian los racionalistas) sino solo un conocimiento de objetos de
experiencia posible.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 24

2.4.6.2 La distincion entre nomeno y fendmeno: el idealismo trascendental.

El idealismo trascendental supone que el espacio y el tiempo, asi como las categorias:
1. Pertenecen al sujeto y a su estructura cognoscitiva, y

2. son condiciones de posibilidad de la experiencia, de los fenémenos, y del
conocimiento intelectual de los mismos

3. no son propiedades o rasgos reales de las cosas en si mismas (no poseen valor
ontoldgico)

Ademaés el idealismo trascendental (fenomenismo kantiano) supone que:
1. Solo conocemos el fendomeno y que

2. éste, a diferencia de lo que ocurre en Hume, es fruto de la interaccion entre lo que
recibimos del objeto y la labor activa del sujeto, Asi que

3. al conocer transformamos aquello que conocemos ordenandolo y unificAndolo a
través de las estructuras a priori de nuestra subjetividad (tiempo, espacio y categorias),

4. quedandonos como incognoscible aquello que las cosas puedan ser al margen de
nuestro conocimiento de ellas.

IDEALISMO TRASCENDENTAL
El nuevo idealismo es contrapuesto al idealismo subjetivo clasico.

El idealismo consiste en la afirmacion de que no hay otros seres que seres pensantes; las
otras cosas que creemos observar en la intuicion, seran solamente representaciones de
seres pensantes, a los cuales, de hecho, fuera de ellos, no corresponde objeto alguno
existente. En contra de esto, yo digo: nos son dadas cosas, como objetos de nuestra
sensibilidad, existentes fuera de nosotros; pero de lo que puedan ser en si, hada sabemos,
sino que conocemos sdlo sus fendmenos, esto es, las representaciones que producen en
nosotros en tanto que afectan nuestros sentidos. Segun esto, confieso, ciertamente, que
fuera de nosotros hay cuerpos, esto es, cosas, las cuales conocemos por medio de las
representaciones que nos proporciona su influjo sobre nuestra sensibilidad, aunque, con
respecto a lo que puedan ser en si, nos son completamente desconocidas, y a las cuales
damos la denominacion de cuerpo, cuya palabra, pues, significa meramente la apariencia
de objetos para nosotros desconocidos, pero no menos verdaderos. ¢Se puede llamar a
esto idealismo? Es precisamente lo contrario.

Que, sin perjuicio de la existencia real de las cosas exteriores, se pueda decir, de
multitud de sus predicados, que no pertenecen a estas cosas en si mismas, sino
solamente a sus apariencias, y que no tienen existencia propia alguna fuera de nuestra
representacion, es algo que, ya mucho antes de los tiempos de Locke, pero
principalmente después de éste, se ha aceptado y confesado generalmente. A estos
predicados pertenecen el calor, el color, el gusto, etcétera. Pero si yo, aparte de estas
cualidades, ain cuento entre los meros fenémenos, por razones de importancia, las
cualidades restantes de los cuerpos que se llaman primarias: la extension, el lugar, v,
sobre todo, el espacio, con todo lo de él dependiente (impenetrabilidad o materialidad,
forma, etcétera), contra esto no se puede alegar el menor fundamento de
inadmisibilidad; y del mismo modo que, el que sostiene que el color no es una propiedad




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 25

gue dependa del objeto mismo, sino sdlo de la modificacion del sentido de la vista, no
puede ser, por esto, llamado un idealista, del mismo modo mi doctrina no puede
llamarse idealista sencillamente, porque yo encuentro que, aun mas, todas las
propiedades que completan la intuicion de un cuerpo, pertenecen meramente a su
fendmeno; pues la existencia de la cosa que aparece no es de este modo suprimida,
como en el verdadero idealismo, sino que se indica solamente que, por medio de los
sentidos, no podemos, en modo alguno, conocer lo que esta existencia de las cosas sea
en si misma.

Ibidem, primera parte, 8 13,0bservacion (A 62-64)

En él Kant contrapone el idealismo subjetivo de Hume al Idealismo trascendental que
él defiende. Sigue el siguiente esquema:

a) Se ha puesto de relieve, ya a partir de Descartes, que no podemos estar seguros
de que nuestro conocimiento sea una copia fiel de la realidad tal como se creia en
la antigliedad (realismo aristotélico)

b) Pero ¢En qué medida es reflejo, sino total al menos parcial de ella? En un inicio se
plantea la subjetividad de las cualidades secundarias (Descartes y Locke), pero
maés adelante se plantea también la de las cualidades primarias (Hume y Kant)
Nuestro conocimiento es sélo de fendmenos, de lo que se muestra y es
imposible saber si ellos reflejan en algo lo real.

¢) Hume va mas alld, y plantea la imposibilidad incluso de demostrar que exista una
realidad material como causa de nuestras ideas. Pero: ¢Implica esto que, como
no puedo demostrar la existencia de la realidad material, acepte como Unica
realidad las percepciones -como hacia Hume- (idealismo subjetivo)?

& Conclusion: Las categorias no son aplicables més alla de la experiencia, de lo dado en el
espacio y en el tiempo, del fendmeno -lo que aparece-. Ahora esta idea implica,
correlativamente, la idea de algo que no aparece, la idea de algo en si. El correlato del
objeto, considerado al margen de su relacion a la sensibilidad, lo denomina Kant, "cosa

en si" 0 bien nolmeno.

FENOMENO Y NOUMENO

S6lo podemos conocer los objetos de la experiencia (fendbmenos); las cosas en si
(nolmenos) existen pero no pueden ser conocidas.

Ya, desde los tiempos mas antiguos de la filosofia, han concebido los investigadores de
la razdn pura, fuera de los seres de los sentidos (phaenomena), los cuales constituyen el
mundo sensible, todavia seres especiales del entendimiento (noumena), los cuales
deberian constituir un mundo inteligible, y, puesto que identificaban el fenémeno con la
apariencia (cosa bien perdonable en una antigliedad todavia inadecuada), concedian sélo
realidad a los seres del entendimiento.

De hecho, si los objetos de los sentidos los consideramos justamente como puros
fendmenos, confesamos por esto, igualmente, que en el fondo de ellos esta dada una
cosa en si misma, aunque no conozcamos cOmMo es en si, sino solamente su ma-
nifestacion, esto es, el modo como nuestros sentidos son afectados por ese algo
desconocido. El entendimiento, pues, precisamente por lo mismo que admite
fendmenos, confiesa también la existencia de cosas en si mismas y, en tanto, podemos




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804)

decir que la representacion de tales seres, que estan dados en el fondo de los fendmenos
y, por tanto, son meros seres inteligibles, no sélo es admisible sino también inevitable.

Nuestra deduccion critica no excluye, en modo alguno, tampoco, tales cosas (noumena),
sino que limita més bien los principios de la estética de tal manera, que no se deben
extender a todas las cosas, por lo cual se trocaria todo en puros fenébmenos, sino que
deben valer solamente para objetos de una experiencia posible. Asi, pues, seran
admitidos, por este medio, seres inteligibles, solamente con la recomendacion expresa
de esta regla, que no admite excepcion alguna: que de estos seres inteligibles no
sabemos, ni podemos saber, absolutamente nada preciso, porque nuestros puros
conceptos del entendimiento, en tanto que intuiciones puras, no se refieren a otra cosa
gue a objetos de experiencia posible, por consiguiente, a meros seres sensibles y, en
tanto que se les aparta de éstos, no les queda a estos conceptos la menor significacion.

Ibidem, segunda parte, § 32 (A 104-105)

26

No es ningun problema aceptar la existencia de la cosa en si como supuesto que se
haya detras del fendmeno a condicion de saber que es completamente inaccesible al
conocimiento humano: incognoscible. No ha de servir de excusa aceptarlo como un
supuesto para hacer un uso ilegitimo, no empirico, de nuestras categorias.

Noumeno Fenomeno
(Lo que no se muestra) (Lo que se muestra)
"Cosaensi"

(Es un supuesto)

24.7 LA DIALECTICA TRASCENDENTAL: ;ES POSIBLE LA METAFISICA COMO

CIENCIA?

Objetivos. Son dos:

1.

Analisis del funcionamiento y la naturaleza de la Razdn. Continda con el conocimiento

intelectual pero en este caso la facultad implicada es la razon.

Determinar si es posible el conocimiento metafisico (extender el conocimiento més alla

de la experiencia) Si la metafisica puede ser 0 no una ciencia.

La Razdén es la facultad que permite conectar (relacionar) unos juicios con otros
buscando unificar los conocimientos del Entendimiento.

Encontramos en el conocimiento intelectual dos facultades con dos niveles de unificacion
diferentes:



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 27

Facultad Unifica los | Mediante los | Funcion Objetivo
Entendimiento | fendmenos | juicios formular juicios Pensar / conocer los
objetos
Razdn juicios razonamientos | conectar unos juicios | Ordenar el conocimiento
con otros bajo principios

24.7.1 Usos posibles de la razon.

Existen dos usos posibles:

A) Uso logico o formal.

a)

b)

Es una labor analitica (a priori, sélo por meros conceptos), no nos proporciona
ningn nuevo conocimiento, sélo es el proceso de ordenacion del conocimiento.

Reduce la enorme variedad de juicios a un nimero reducido de principios.

Son cadenas de razonamientos que van buscando cada vez juicios mas generales,
y en altimo extremo lo méas universal e incondicionado (lo absoluto)

La raz6n busca encontrar juicios cada vez mas generales, capaces de abarcar una
multiplicidad de juicios particulares sirviendo a éstos de fundamento.

Veamos un ejemplo:
Sea el juicio: "Todos los alumnos de bachillerato necesitan alimentarse"

Yo puedo fundamentarlo en un juicio de caracter mas general mediante un razonamiento
o silogismo como el siguiente:

C: Por lo tanto, "Todos los alumnos de bachillerato necesitan alimentarse"

De igual manera podemos hacer lo mismo con el juicio que ha servido de fundamento al
anterior buscando una generalidad aun mayor:

C: Por lo tanto, "Todos los seres humanos necesitan alimentarse"

Y de igual manera:

C: Por lo tanto, "Todos los animales necesitan alimentarse"

P,: "Todos los seres humanos necesitan alimentarse"

P,: "Todos los alumnos de bachillerato son seres humanos"

P,: "Todos los animales necesitan alimentarse"

P,: "Todos los seres humanos son animales”

P.: "Todos los seres vivos necesitan alimentarse™

P,: "Todos los animales son seres vivos"




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 28

Cada juicio que aparece como fundamento va apareciendo como conclusion de un
silogismo que tiene como fundamento un juicio de mayor grado de generalidad.

El daltimo juicio engloba una muchisima mayor cantidad de juicios que el primero y es
mas incondicionado, pues, hemos pasado de ser "alumno de bachillerato”, a ser “ser
humano", a ser "animal” o a ser "ser vivo".

Absoluto Lo incondicionado
. T A
Sofisma o
©
. @
Seres Vivos = |5
— i
o |2
. ©
Animales | <c
g |8
- wn
Relativo Seres humanos = |2
=
Alumnos de bachillerato

@ En esa busqueda forma las ideas trascendentales o conceptos puros de la Razon:
a) EI mundo como la totalidad de... los fendmenos naturales.
b) El yo como la totalidad de... los fendmenos psiquicos.
c¢) Dios como la... causa de unos y otros tipos de fenGmenos.
Hay dos posibles usos de estas ideas trascendentales, uno legitimo y otro ilegitimo:
&-Uso legitimo:

a) Cuando dirigen la Razon en su proceso de unificacion.

b) Pretenden alcanzar la unidad suprema del conocimiento.

c) Como principios reguladores: horizonte que se busca pero que se sabe que es
inalcanzable.

Ahora, hay una tendencia inevitable de la razon a hacer un uso ilegitimo, un uso real:

"El resultado de todas las tentativas dialécticas de la razén pura no sélo confirma lo que
ya demostramos en la analitica, que todas las referencias que pretenden rebasar el
campo de la experiencia posible son falaces y carentes de fundamento, sino que nos
ensefia, a la vez, lo siguiente: que la razén humana posee una tendencia natural a
sobrepasar ese campo; que las ideas trascendentales son tan naturales a la razén como
las categorias al entendimiento, si bien con la diferencia de que, mientras aquellas nos




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 29

conducen a la verdad, (...) las primeras producen una simple ilusion, pero una ilusién
que es irresistible y apenas neutralizable por medio de la critica mas severa"

Critica de la Razén Pura, A644, B722

B) Uso puro o real.

Consiste en tomarlos como objetos reales (cuando s6lo son ideas o0 conceptos puros), en
hacer afirmaciones sobre ellos: es lo que Kant denomina ilusion trascendental.

El error consiste en aplicar las categorias de forma ilegitima. EIl uso real de la razon
aplica las categorias (que son lo que nos permite conocer los objetos) no a intuiciones
empiricas sino a conceptos puros de la razon de los que no tenemos experiencia (nNo son
objetos de experiencia posible) Por lo tanto, es imposible la metafisica como ciencia.

2.4.7.2 Ilusién trascendental y disciplinas metafisicas.

La ilusion trascendental da lugar a errores especificos en cada una de las tres disciplinas
de la metafisica tradicional:

a) La psicologia racional postula la existencia de una sustancia individual o alma
y trata de estudiar su naturaleza, propiedades y relaciones con el cuerpo. Tiene
su origen en los paralogismos, es decir, en falsos silogismos que llevan a
afirmar la existencia de un ser pensante como sustancia (alma) y a hacer
afirmaciones sobre su libertad, inmortalidad o simplicidad.

b) La cosmologia racional, la teoria general del cosmos o sobre la totalidad del
mundo que pretende estudiar su naturaleza y leyes provoca las antinomias.
Estas consisten en afirmar dos juicios dogmaticos, uno como tesis y otro como
antitesis, cuando ambos pueden aceptarse. Son cuatro y plantean
respectivamente si el universo es eterno o tuvo un inicio, si fue creado o no, si es
fruto de causas o el azar y si es simple 0 compuesto.

c) La teologia racional, sobre la existencia de un ser supremo del que se puede
demostrar su existencia y conocer su esencia mediante argumentos racionales.
Provoca el ideal de la razdn pura que se concreta en las distintas pruebas sobre
la existencia de dios hechas por los distintos filésofos y que Kant se encarga de
desbaratar.

24.7.3 La metafisica como critica de la razén pura.

Ya que la metafisica no puede ser una ciencia, la Unica funcion posible para la
metafisica, segiin Kant, es el constituirse en una critica de la razén pura mostrando
sus limites e impidiendo esa tendencia natural e inevitable que nos arrastra hacia la
ilusion trascendental.

2.4.8 CONCLUSIONES DE LA CRITICA DE LA RAZON PURA.

Se planteaba la pregunta: ¢;Qué puedo conocer?, desde una doble perspectiva
trascendental y critica, veamos como ha quedado contestada esta pregunta:



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 30

a) Analisis trascendental: ¢ Como es posible el conocimiento de hechos? Principios a partir
de los cuales éste es posible.

A partir de la sintesis entre dos elementos:

i) Las intuiciones sensibles procedentes del exterior, del objeto.

i) Las estructuras a priori que el sujeto impone a tales intuiciones:
- En el conocimiento sensible las intuiciones puras (espacio y tiempo).
- En el conocimiento intelectual los conceptos puros (categorias).

b) Andlisis critico: ¢Hasta donde es posible el conocimiento de objetos?. Determinar los
limites del conocimiento.

El conocimiento objetivo solamente tiene lugar en la aplicacion de las categorias a los
fendémenos.

Las doctrinas metafisicas al aplicar las categorias méas alla de los fendmenos (de la
experiencia) no proporcionan conocimiento objetivo.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 31

2.5 ;Qué debo hacer? : La Critica de la Razon Practica.

2.5.1 INTRODUCCION.

La Razén tiene dos vertientes o funciones:

a) La Razon tedrica: centrada en el conocimiento de hechos (como son las cosas, el
conocimiento de la Naturaleza)

b) La Razdn practica: centrada en el conocimiento moral (como debe ser la conducta
humana). No como es de hecho, no los motivos que impulsan a obrar a los seres humanos
(esto lo estudiarian las ciencias) sino los principios que deben regir la accién moral.

Tendriamos el siguiente esquema:

Funcion | Disciplina | Estudiael | A través de Ejemplos Lenguaje
Tedrica Ciencia Ser Juicios El oro es ductil Descriptivo
Préctica Etica Deber ser Imperativos Sé sincero Prescriptivo

< La actividad racional no se limita al conocimiento de objetos también necesita conocer
como se ha de obrar: como ha de ser su conducta.

La pregunta que se plantea es: ¢Qué he de hacer?, se trata de determinar qué principios
deben regir mi accién moral (lo que supone determinar cuéles son las condiciones que
hacen posible la accion moral).

2.5.2 PLANTEAMIENTO GENERAL DE LAS TEORIAS ETICAS ANTERIORES A KANT.

Se definen como éticas teleoldgicas o finalistas, pero también como éticas materiales
porque nos indican qué es lo que debemos hacer para obrar correctamente. Veamos su
planteamiento general:

a) Toda ética teleoldgica parte de la idea de que existen bienes, es decir, cosas buenas para
el ser humano, y por lo tanto, comienza por plantearse cual sera el bien supremo para el ser
humano, su fin Gltimo. Recordemos, en Aristoteles era la felicidad y en Epicuro el placer.

b) Los actos serdn buenos o malos en funcién de que nos acerquen o nos alejen de su
consecucion (alcanzar el fin perseguido).

c) Para alcanzar ese fin, y guiar nuestros actos, establece unas normas o preceptos, de ahi
que se denominen éticas materiales (ya que poseen un contenido). Ejemplos de estas
normas serian: "Nada en demasia”, "Disfruta de los bienes naturales y necesarios y evita
los que no son ni naturales ni necesarios".

2.5.3 CRITICA DE KANT A LAS ETICAS MATERIALES.

& ¢ Puedo estar yo seguro de mi accion moral si no esta regida por principios que sean
universales?, ¢ Pueden ser universales los principios de una ética material?



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 32

a) Toda ética material es empiricay por lo tanto A POSTERIORI.

Sus preceptos estan extraidos de la experiencia, construidos a partir de generalizaciones
hechas a partir de ella.

Por experiencia sabemos que "buscamos el placer y huimos del dolor” o que el exceso o
el defecto” a la larga produce sufrimiento e infelicidad.

& Por basarse en la experiencia sus preceptos nunca podran ser necesarios y universales,
puesto que nunca podemos obtener de la experiencia un juicio estrictamente universal
(siempre sera contingente)

Sélo podrian ser universales si se obtuvieran a priori, con independencia de la experiencia.
b) Toda ética material es teleoldgica y por lo tanto HIPOTETICA.

Persiguen un fin y los preceptos son un requisito para poder alcanzarlo:

- Si sigues el imperativo "Nada en demasia” entonces “Seras feliz"

- Si sigues el imperativo "Disfruta de los bienes naturales y necesarios y evita los que no
son ni naturales ni necesarios" entonces "Obtendras placer".

- Si sigues el imperativo "No luches contra tu destino" entonces "Seguirés al logos".

El problema reside en que lo que se ha establecido como fin ultimo (que es lo que
determina la validez de los preceptos) al estar derivado de la experiencia no es universal,
la prueba es que no todos coinciden en el mismo, y por lo tanto tiene un caracter
hipotético, condicional: los preceptos sélo son validos si lo es el fin, algo que ignoramos®.

Los preceptos no pueden estar condicionados, sino que deben ser incondicionados, es
decir, absolutos o categdéricos.

¢) Toda ética material es no es auténoma es por lo tanto HETERONOMA.

Para que podamos considerar una accion como moral, la voluntad ha de ser auténoma, es
decir, sometida a su propia ley, y no heterénoma, es decir, determinada por objetos o fines
exteriores. Por ejemplo, cuando una accion no es buena por si misma sino por el placer o
la utilidad que reporta, es decir, por sus consecuencias.

Nada puede determinar (condicionar) a la voluntad en su obrar ésta ha de ser totalmente
auténoma e independiente de todo fin empirico.

Las éticas materiales prescriben principios externos a la propia voluntad, en ellas el sujeto
no se da la ley a si mismo sino que viene determinada desde fuera (por el objeto: bien
supremo que se persigue) Los principios han de ser internos, provenir de su propia
estructura.

% 36lo si el fin fuera el verdadero la formulacién del condicional seria verdadera, es decir, la accion serfa
realmente buena.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 33

Sélo si encontramos aquello que sea capaz de determinar a la voluntad a obrar a partir de
si misma (seré la razon) y en virtud de sus propios principios habremos dado con la raiz
de un auténtico principio moral.

Solamente asi se habra encontrado la base para una moral universal que afecta a todos por
igual, no en virtud de fines, sino por la estructura misma de la facultad que lleva al ser
humano a la accion que es la voluntad.

2.5.4 CARACTERISTICAS DE LA ETICA FORMAL KANTIANA.

@ ;Como establecer una ética con valor universal valida para todos los individuos?
Partiendo de la critica a las éticas materiales hecha por Kant podemos deducir las
caracteristicas de su ética. Estas son:

1. Ha de ser a priori: Para poder ser universal. Esto s6lo puede ocurrir si esta
fundamentada en algo que todos tengamos en comun: La estructura del sujeto
(analogamente a las estructuras a priori del conocimiento®) Ha de buscar la forma
que determine sus preceptos morales de manera que éstos sean universales.

1. Sus principios deben ser categéricos: Para poder ser absolutos e
incondicionados. Por lo tanto no ha de tener en cuenta ni fines, ni
circunstancias ni consecuencias.

2. Ha de ser autonoma: Ha de estar fundamentada en la propia estructura del
sujeto sin plantearse fines exteriores. Sera la ley moral la que determine que es
bueno y malo y no al revés.

3. Hade ser formal: Es decir, vacia de todo contenido empirico. Esto significa que:
a. No establece ningun bien o fin que haya de ser perseguido.

b. No nos dice lo qué hemos de hacer sino cdmo debemos de actuar, la
forma en que debemos obrar. Asi la moral no depende de qué se haga
sino de la forma en que se haga.

2.5.5 ANALISIS DE LA ACCION MORAL.

La moral kantiana se concreta a través de las siguientes preguntas:
1. ¢Como debemos actuar? : Debemos obrar de buena voluntad.

La bondad de una accion no hay que buscarla en ella misma (en su contenido) sino en
la voluntad con que se ha hecho (forma) Segin Kant no es tan importante lo que se
hace como la voluntad (intencion) con la que eso se hace. Por ejemplo entregar un
regalo como contenido puede parecer una buena accion pero se puede hacer desde las
peores intenciones.

% 1gual que el conocimiento vélido es aquél en el que el sujeto imponia forma (las categorias) a las
intuiciones empiricas (materia que le proporcionaba la sensibilidad)



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 34

2. ¢Cuando nuestra voluntad es buena?

La buena voluntad es aquella que actia por respeto al deber (incondicional) sin
razones diferentes del cumplimiento del deber o la sujecion a la ley moral®. Esta Ley
moral es universal y no tiene contenido concreto: es el imperativo categorico.

3. ¢Qué significa actuar por deber?

Significa el sometimiento a la ley no por la utilidad, interés o la satisfaccion que su
cumplimiento pueda proporcionarnos, sino por respeto a la misma. Para ilustrarlo
Kant pone el siguiente ejemplo de imperativo moral: "No se debe cobrar precios
abusivos”. Al fijar el precio de sus productos un comerciante lo puede hacer de
diferentes formas:

a) Conforme al deber. Lo hace pero de cara a la consecucion de un fin:
asegurarse la clientela.

b) Por deber. Considera que ese es su deber: su accién no es un medio para
conseguir un fin, sino que es un fin en si misma, algo que debe hacerse por
si. Esto es obrar de buena voluntad: creer y aceptar la ley sin otro interés
que su cumplimiento.

¢) Contrario al deber. Es cuando cobra precios abusivos.

Valor moral de una accién: para que una accion tenga valor no basta con actuar
conforme al deber sino que hay que actuar por deber. EI mévil es lo que importa: que
sea por deber, meramente por el principio del querer.

4. ¢Cuando actuamos por deber?

Cuando actuamos como seres racionales. La buena voluntad actGa por deber cuando
actia de un modo universal, o sea, de acuerdo con una maxima universalizable
(valida no s6lo para mi, sino también para los demas)

@ Es la conciencia moral la que dicta la accién: la razén determina a la
voluntad a obrar porque comprende que ese imperativo se ajusta a la forma que
hace de él una norma universal y necesaria, y de esta manera la acepta.

Autonomia moral: El que obra por puro respeto al deber y no obedece a otra ley que
la que le dicta su conciencia moral, es -como ser racional o persona moral- su propio
legislador (sino seria esclavo del fin que persigue) Se determina a si mismo sin ningun
principio o fin externo.

5. ¢Cudl es la forma que debe determinar toda ley moral o imperativo?

La buena voluntad de actuar por deber adopta la FORMA de mandato o de un
imperativo cuya formula suprema es aquella en que se expresa la universalidad mas
absoluta: el imperativo categorico.

® La ley o el deber de la que aqui se habla no proviene del Estado, la religién o ninguna otra instancia
externa sino de uno mismo, de nuestra propia conciencia: autonomia moral.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 35

2.5.6 ELIMPERATIVO CATEGORICO.

Es la formula que permite deducir todas las maximas de donde provienen nuestras
acciones morales pero no su CONTENIDO sino su FORMA universal. Es, por lo tanto,
el principio formal de todas ellas, y de todos los deberes y la expresion de la ley
moral misma.

Posee un caracter categorico pues ha de tener un valor absoluto e incondicionado a
diferencia de las éticas materiales en las que tenian un caracter hipotético y
condicionado.

IMPERATIVO MORAL

Cada hombre acttia moralmente cuando lo hace como si legislara para todos los demas
hombres; por eso el hombre no es un medio sino un fin.

Pues todos los seres racionales estan sujetos a la ley de que cada uno de ellos debe
tratarse a si mismo y tratar a todos los demas, nunca como simple medio, sino siempre al
mismo tiempo como fin en si mismo.(...)

La moralidad consiste, pues, en la relacion de toda accién con la legislacion, por la cual
es posible un reino de los fines. Mas esa legislacion debe hallarse en todo ser racional y
poder originarse de su voluntad, cuyo principio es, pues, no hacer ninguna accion por
otra maxima que ésta, a saber: que pueda ser la tal maxima una ley universal y, por
tanto, que la voluntad, por su maxima, pueda considerarse a si misma al mismo tiempo
como universalmente legisladora. (...)

La necesidad practica de obrar segin ese principio, es decir, el deber, no descansa en
sentimientos, impulsos e inclinaciones, sino sélo en la relacion de los seres racionales
entre si, en la cual la voluntad de un ser racional debe considerarse siempre al mismo
tiempo como legisladora, pues si no, no podria pensarse como fin en si mismo. La razén
refiere, pues, toda maxima de la voluntad como universalmente legisladora a cualquier
otra voluntad y también a cualquier accién para consigo misma, y esto no por virtud de
ningun otro motivo préactico o en vista de algun provecho futuro, sino por la idea de la
dignidad de un ser racional que no obedece a ninguna otra ley que aquella que él se da a
si mismo. (...)

La moralidad es la condicién bajo la cual un ser racional puede ser fin en si mismo;
porque s6lo por ella es posible ser miembro legislador en el reino de los fines.

Fundamentacioén de la metafisica de las costumbres, B 74-77

Kant proporciona tres formulaciones del imperativo categorico, éstas son:

1. Cuando afecta a los deberes para consigo mismo:

"Obra so6lo segiin una méxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se torne
universal”

2. Cuando afecta a los deberes con los demas:

"Obra como si la maxima de tu accion debiera tornarse por tu voluntad, ley universal de
la naturaleza"




El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 36

3. Cuando hace referencia a la universalidad del imperativo mismo:

"Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en la persona de
cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y nunca solamente como un
medio”

Podemos observar que las diferentes formulaciones no establecen ninguna norma
concreta (contenido) sino la FORMA que ha de poseer cualquier norma concreta
(maxima) de nuestras acciones.

2.5.7 LIMITACIONES DE LA ETICA KANTIANA.

Se derivan de su caracter formal.

Obrar por deber es obrar por respecto al sentimiento del deber, independientemente de
condiciones, circunstancias, intereses e inclinaciones. Segin Kant el deber no es sino
exigencia del cumplimiento de la ley moral, ante la cual las pasiones, los apetitos e
inclinaciones callan.

Por lo tanto debemos hacer en cada caso particular aquello que nuestras maximas
universalizables nos indiquen independientemente de las consecuencias de su
aplicacion. Una actitud, tan absoluta e incondicional, puede ser en muchas ocasiones
contraproducente, por ejemplo ante la maxima "Sé sincero™.

2.5.8 POSTULADOS DE LA RAZON PRACTICA.

La Critica de la Razon Pura habia puesto de manifiesto la imposibilidad de la
metafisica como ciencia, es decir, como conocimiento objetivo del mundo en su
totalidad, del alma y de Dios. Pero éstos son temas de interés fundamental para el
destino del ser humano.

Kant nunca neg6 la inmortalidad del alma o la existencia de Dios (él defiende una
postura agndstica) soélo la posibilidad de un conocimiento objetivo de ellos. El lugar
adecuado para plantearse estos temas no es la razén tedrica sino la razén préctica: la
libertad, la inmortalidad del alma y la existencia de Dios son postulados de la
razon préactica.

Un postulado es algo que no es demostrable pero que es un supuesto necesario como
condicion de la moral misma: dan sentido a la accion moral y nos la hace concebir
como posible.

2.5.8.1 Lalibertad.

La exigencia moral de obrar por deber supone la libertad, la posibilidad de obrar por
respeto al mismo venciendo las inclinaciones, deseos, etc. Se debe poder elegir entre
actuar por deber (desinteresadamente) y actuar interesadamente.

A diferencia del mundo natural regido por la necesidad, el mundo de la razon
practica esta regido por la libertad.



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 37

2.5.8.2 Lainmortalidad.

La razon nos ordena aspirar a la virtud, es decir, la concordancia perfecta y total de
nuestra voluntad con la ley moral; esta perfeccion es inalcanzable en una existencia
limitada, su realizacion sélo es posible en un proceso indefinido e infinito, es decir, la
inmortalidad.

La dificultad de obrar justamente siempre nos hace suponer, tener la esperanza, de que
nuestra alma sera inmortal y asi alargar el proceso por el cual acabemos pudiendo ser
justos en todos y cada una de nuestras acciones: la posibilidad de seguir mejorando. Asi
la inmortalidad aparece como una garantia de la posibilidad de un progreso
indefinido de la virtud.

2.5.8.3 Dios.

La disconformidad que encontramos en el mundo entre el Ser y el Deber Ser exige la
existencia de Dios como realidad en quien Ser y Deber Ser se identifican y en quien
se da la unién perfecta entre virtud y felicidad. Este aparece asi como garantia de que
la virtud y la felicidad han de coincidir finalmente. Nos da la esperanza de poder
alcanzar esa meta, pues es el ejemplo donde esa identificacién entre voluntad y ley
moral se produce plenamente.

2.5.8.4 Conclusiones.

Los postulados son una fe racional. No son algo demostrable o cognoscible sino
supuestos, objetos de simple creencia. Su funcion es:

1. Dan sentido al esfuerzo moral.

2. No permiten decir "yo sé", pero hacen verosimil que se pueda decir "yo
quiero™.



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 38

3 ELIDEALISMO ABSOLUTO: G. W. F. HEGEL (1770-1831).

3.1 Introduccién.

3.1.1 CONSECUENCIAS DE LA FILOSOFIiA KANTIANA.

Se convierte en un punto de referencia insoslayable para sus sucesores pero también en
un obstéculo porque habia sido una filosofia critica que, al haber marcado los limites del
conocimiento, habia eliminado las pretensiones metafisicas de un conocimiento
absoluto.

Sus sucesores inmediatos - Juan G. Fitche (1762-1814), Friedrich Wilhelm Joseph von
Schelling (1775-1854) y Hegel- no estan dispuestos a someterse a esos limites que
intentan superar por todos los medios en una clara pasién metafisica.

3.1.2 HEGEL: DATOS BIO-BIBLIOGRAFICOS.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) naci6 en la ciudad
alemana de Stuttgart. Admirador de la revolucion francesa y la
antigliedad griega, comparte el espiritu de la lHustracién.

Su obra mas importante la Fenomenologia del Espiritu (1807) pasa
por ser el tltimo gran sistema filoséfico, en el que confluyen y se
conjugan practicamente todas las filosofias anteriores.

3.1.3 OBJETIVOS Y FORMA DE ENTENDER LA FILOSOFIiA EN HEGEL.

a) La filosofia como sistema: Explicar la realidad en su totalidad.

Su pretension es constituir un sistema filoséfico: un sistema deductivo en el que partiendo
de un principio podamos deducir todas las categorias y de ellas todo el conocimiento.

Parte de la necesidad de pensar la relacion entre los dos grandes conceptos que la filosofia
anterior habia establecido:

1. La Naturaleza (el objeto en términos kantianos), que habia sido el objeto principal
de investigacion en los griegos.

2. El Espiritu (el sujeto en términos kantianos), que habia sido el tema de reflexion
filosofico central a partir de la modernidad -Descartes-.

Desarrollar un sistema implica pensar la unidad interna y la conexion entre uno y otro de
modo que quepa elaborar una teoria unitaria, total y cerrada sobre la realidad en su
totalidad.

< Para ello hay que superar las dificultades planteadas por el sistema kantiano el cual
habia generado un conjunto de escisiones entre sujeto y objeto que parecian
insuperables.

b) La filosofia como saber absoluto: Como ciencia.



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 39

En Aristoteles la filosofia era filo (amor o tendencia)- sofia (sabiduria), es decir, tendencia
al saber. Algo a lo que se aspira pero inconformistamente nunca se alcanza.

En Kant la filosofia quiere ser saber absoluto pero al reconocer sus limites adopta el papel
de critica, es decir, su principal funcién es marcar sus propios limites.

En Hegel la filosofia no ha de ser tendencia al saber sino saber absoluto, sin ningun tipo
de limites.

3.2 Critica a la teoria del conocimiento de Kant.
a) Critica a la critica del conocimiento de la filosofia moderna.

A lo largo de la modernidad ha sido rasgo comun de todos los filésofos, para evitar caer
en contradicciones, ambiguedades o paradojas, el de realizar una tarea previa a toda
investigacion, la de realizar una critica del conocimiento: analizar el instrumento del
conocer, el poder de la razén.

La expresion maxima de esa tarea queda reflejada en la filosofia de Kant al establecer unos
limites definidos al conocimiento. Este modo de proceder es, al entender de Hegel, un
error que ha tenido como consecuencia la renuncia a la posibilidad de un conocimiento
absoluto.

CRITICA A KANT

Desconfiar del conocimiento presupone concebirlo, erréneamente, como un simple
medio.

Es natural pensar que, en filosofia, antes de entrar en la cosa misma, es decir, en el
conocimiento real de lo que es en verdad, sea necesario ponerse de acuerdo previamente
sobre el conocimiento, considerado como el instrumento que sirve para apoderarse de lo
absoluto o como el medio a través del cual es contemplado. Parece justificada esta
preocupacion, ya que, de una parte, puede haber diversas clases de conocimiento, una de
las cuales se preste mejor que las otras para alcanzar dicho fin Gltimo, pudiendo, por
tanto, elegirse mal entre ellas; y, de otra parte, porque siendo el conocimiento una
capacidad de clase y alcance determinados, sin la determinacion precisa de su naturaleza
y sus limites captariamos las nubes del error, en vez del cielo de la verdad. (...)

No obstante, si el temor a equivocarse infunde desconfianza hacia la ciencia, la cual se
entrega a su tarea sin semejantes reparos y conoce realmente, no se ve por qué no ha de
sentirse, a la inversa, desconfianza hacia esta desconfianza y abrigar la preocupacion de
que este temor a errar sea ya el error mismo. En realidad, este temor presupone como
verdad, apoyando en ello sus reparos y sus consecuencias, no sélo algo, sino incluso
mucho que habria que empezar por examinar si es verdad o no. Da por supuestas, en
efecto, representaciones acerca del conocimiento como un instrumento y un médium, asi
como también una diferencia entre nosotros mismos y ese conocimiento; pero, sobre
todo, presupone el que lo absoluto se halla de un lado y el conocimiento de otro, como
algo para si y que, separado de lo absoluto, es, sin embargo, algo real; presupone, por
tanto, que el conocimiento, que, al ser fuera de lo absoluto es también, indudablemente,
fuera de la verdad, es sin embargo verdadero, hipétesis con la que lo que se llama temor
a errar se da a conocer mas bien como temor a la verdad.

Fenomenologia del espiritu, introduccion




El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 40

b) Desde Kant es imposible elaborar una teoria absoluta y total sobre la realidad en
su integridad.

Segun Hegel en Kant el orden de la realidad esta dividido, en consonancia con la
naturaleza y el alcance de la razén humana, teniendo que dejar un ambito inalcanzable a su
poder, y por ende, incognoscible. La distincion entre noumeno y fenémeno lleva a una
serie de dualismos paraddjicos:

Escisiones Kantianas

Ambito del sujeto | Fenémeno Conocer Conocimiento Saber
(Espiritu) (Teoria del conocimiento)

fuera de lo absoluto | fuerade la
verdad

Ambito del objeto | Nodmeno Ser Lo absoluto La Verdad
(Naturaleza) (Ontologia)

El conocimiento al estar fuera de lo absoluto esta también fuera de la verdad, puesto que
segun Hegel, sélo lo absoluto es verdadero y viceversa. Este planteamiento kantiano es
solo un momento en la evolucion del mismo conocimiento que ha de ser superado. El
miedo al error de la critica moderna ha sido en realidad un miedo a la verdad.

c) La critica del conocimiento ha de basarse en la propia experiencia de la conciencia.

Ese error comdn de la critica moderna, que limitaba la posibilidad de un conocimiento
absoluto, es la aceptacion acritica de la representacion del conocimiento como
instrumento y medio: no se puede conocer el instrumento del conocer sin antes no
ponerse a conocer. Su planteamiento oculta una falacia, intentar analizar el conocimiento
como si pudiéramos hacer ese analisis con algo que no sea el conocimiento mismo. Como
si pudiéramos salirnos de él para poder evaluarlo.

< Para hacer una critica al saber es necesario utilizar un criterio interno al mismo (no
se puede conocer antes de "conocer": externo). Ese criterio interno a la conciencia es su
propio movimiento, su experiencia: un metodo critico inmanente.

3.3 La concepcion de la dialéctica.

3.3.1 COMO METODO CRITICO INMANENTE.

El criterio interno hemos dicho que es el propio movimiento de la conciencia, su
experiencia. Veamos como sucede en el proceso del conocimiento:



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 41

Tesis
(Simplicidad)

Hay primero un momento de verdad, la conciencia del objeto: En si, y tras
él:

Antitesis
(Escision)
Negacion

Hay un momento de saber, la conciencia del sujeto: Para si .Entra en crisis
la verdad del "en si". La conciencia sabe algo -el en si-, pero éste es también
el en si para la conciencia, con lo que aparece la ambigiiedad de ese algo
verdadero. "La reflexién de la conciencia en si misma, una representacion
no de un objeto, sino sélo de su saber de aquél primero"”.

Sintesis
(Reconciliacion)

Ahora, tras saber que ese en si es solamente para ella el objeto ya no es el
mismo -tras el saber el objeto pasa a ser otro y hay un nuevo momento de
verdad, un nuevo objeto: el ser para ella de ese en si. El objeto con el saber
cambia, deja de ser el en si para convertirse en la conciencia en un objeto
que es en si solamente para ella: lo verdadero es el ser para ella de ese en
si. Este es su nuevo objeto, y por lo tanto, un nuevo momento de verdad.

Tesis

Antitesis

Sintesis

Descubres una verdad, conoces algo. Momento ingenuo: crees que es tal
como lo conoces. Este es el objeto.

Descubres que entre el objeto y tu saber acerca de él hay un desajuste.
Pérdida de la ingenuidad: tu saber se muestra problematico. No es el objeto,
es mi saber del objeto.

Descubres que es solo tu verdad de ello. Esta nueva verdad te permitira
seguir ahondado para poder eliminar la diferencia entre la verdad (el objeto)
y tu saber de ella (sujeto) Es la forma de darse en objeto en mi.

El movimiento contindia en pasos sucesivos buscando anular las diferencias.

El criterio de critica del saber es inmanente, interno a la propia conciencia y al propio

conocimiento:

"La conciencia es, conciencia del objeto y conciencia de si misma; conciencia de lo que
es para ella verdadero y conciencia de su saber de ello. Y en cuanto ambas son para ella
misma, ella misma es su comparacion; es para ella misma si su saber del objeto
corresponde 0 no a éste"

Es la conciencia de que todo ello sucede en ella lo que la hace superadora de las
dicotomias kantianas.

3.3.2 ESTRUCTURA DIALECTICA DEL CONOCIMIENTO.

El movimiento de la conciencia, y por tanto del conocer, tiene una estructura dialéctica:

i) El conocimiento es un proceso constituido por una sucesion de distintos momentos que
siguen el esquema anteriormente descrito.



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 42

i) No es un esquema aplicado exteriormente es un proceso inmanente: Es la misma
actividad del conocer la que lleva a ese esquema de sucesion de triadas.

iii) EI motor de la dialéctica es la negatividad: EI conocimiento avanza negandose. El
avance se produce porque hay contradicciones (desajuste entre objeto y sujeto),
diferencias que hay que superar pero éstas no se eliminan sino que se articulan y
reconcilian manteniendo lo positivo de cada una de ellas.

iv) La clave estd en entender que aquello que un momento dado es un todo queda
convertido en un momento, pero no queda negado sino articulado.

3.3.3 ESTRUCTURA DIALECTICA DE LA REALIDAD: DE LA RAZON ABSTRACTA
KANTIANA A LA RAZON HISTORICA HEGELIANA. LA FENOMENOLOGIA.

La Fenomenologia del Espiritu de Hegel fundamenta y describe el acceso a lo absoluto.
Es la expresion de la posibilidad de superar las escisiones kantianas y a la vez la
afirmacion del caracter dialéctico, no sélo del conocimiento sino también, de la realidad.

i) La filosofia tiene por objeto a lo absoluto pero es imposible alcanzarlo de manera
inmediata a través de una intuicion intelectual. Lo absoluto sélo se alcanza al final de
un laborioso proceso: la fenomenologia pretende conducir a la conciencia humana al saber
absoluto.

ii) Historicidad de la Razén: el camino que ha de recorrer cada conciencia no es otro
que el mismo que ha recorrido el Espiritu de la Humanidad. Este es un desarrollo
histérico, no como en Kant donde la Razon es una razon abstracta. En Hegel la razon es
una razon que se desenvuelve en la historia.

iii) ElI camino esta constituido por una serie de etapas que ya estan recorridas y se
identifican con momentos histdricos determinados. Todas son necesarias y el paso de
una a otra es dialéctico.

iv) Parte de la conciencia en su estado mas rudo, ya en ella esta lo absoluto pero sélo
como telos inmanente, como aspiracién, porque lo absoluto es resultado: El resultado del
fin del recorrido.

v) La alineacion se interpreta de la siguiente manera: El sujeto (Espiritu) se aliena en
objeto (Naturaleza) para autoconocerse: lo absoluto (autoconciencia)

vi) El motor es el desajuste que estructuralmente existe entre sujeto y objeto. El
desarrollo de la historia -y del conocimiento- es la lucha por reconciliar esas
diferencias tendiendo a la identidad entre ambos.

vii) El movimiento acaba cuando todas las diferenciaciones posibles se han agotado:
Entonces todo aparece ordenado desde lo mas simple. Es el momento de la identidad
total que se alcanza en la total reduccion del objeto en el sujeto: idealismo absoluto: la
razon es totalmente constitutiva de la realidad, y saca de si misma todo lo que conoce, que
es todo lo real: el orden de lo real y de lo racional se identifican.



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 43

viii) Al final la filosofia accede al conocimiento absoluto y no s6lo porque llega a saber
la totalidad de lo real, sino porque ademas sabe cada cosa "‘en relacion al todo y
formando parte del todo™.

3.4 Influencias hegelianas en la obra de Marx.

Si bien reinterpretados, hay dos elementos de la filosofia hegeliana que influiran en la
filosofia de Marx. Estos son:

a) El trasladar la razon como sujeto del conocimiento del plano abstracto, en el que
hasta ahora se habia situado, al plano histdrico. El andlisis del conocimiento no se puede
realizar de un modo abstracto e intemporal es imprescindible recurrir a su desarrollo en la
historia para poder ser entendido. La historia como elemento que nos permite entender
la evolucion y la constitucion del conocimiento humano, y por lo tanto, también
realizar su critica.

b) La dialéctica como modo de compresion y conocimiento de la realidad. Pero no sélo
tiene un valor gnoseoldgico, también posee un valor ontoldgico: la concepcién dialéctica
de la realidad.

Entienden, conocimiento y realidad, como procesos dindmicos que se desarrollan en la
historia. Lo esencial es que lo negativo, las contradicciones y los limites que
observamos tanto en la realidad, como en el conocimiento, no son algo inutil o
desechable sino que forman parte consustancial a ellos y constituyen el motor de su
dinamismo.

La historia, asi como el conocimiento y la realidad, tienen un sentido definido y es la
superacion de esos limites, de esas diferencias. Esa superacion no se hara por la via de
eliminarlos sino en el sentido de comprenderlos e integrarlos en el conjunto del proceso
como pasos dolorosos pero necesarios.



