
FILOSOFÍA II: HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CRÉDITO II: PENSAMIENTO MODERNO 

 

CUARTA PARTE. 
PENSAMIENTO ILUSTRADO: 

RAZÓN Y PROGRESO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Índice 2 

1 LA ILUSTRACIÓN. .................................................................................................................... 41.1

 INTRODUCCIÓN. ........................................................................................................................... 4 

1.1.1 La Razón ilustrada: una razón autónoma, crítica y tolerante. ............................................. 4 
1.1.2 Autores. ................................................................................................................................. 4 
1.1.3 Periodización. ....................................................................................................................... 4 

1.2 TEMÁTICA. ................................................................................................................................. 5 
1.2.1 Desarrollo en el terreno socio-político. ............................................................................... 5 
1.2.2 El movimiento ilustrado como difusión de las artes, las ciencias y la filosofía. .................. 5 
1.2.3 Cambio de postura respecto de la religión. .......................................................................... 6 
1.2.4 Nuevos valores. ..................................................................................................................... 7 

2 EL IDEALISMO TRASCENDENTAL: I. KANT (1724-1804) .................................................... 9 

2.1 CONTEXTO HISTÓRICO. .............................................................................................................. 9 
2.2 ASPECTOS BIOGRÁFICOS E INFLUENCIAS EN SU FORMACIÓN. ..................................................... 9 
2.3 EL PROYECTO KANTIANO. ........................................................................................................ 11 
2.4 ¿QUÉ PUEDO CONOCER? : "LA CRÍTICA DE LA RAZÓN PURA". ................................................. 12 

2.4.1 Introducción: Objetivos y Presupuestos. ............................................................................ 12 
2.4.1.1 Análisis del título de la obra. ................................................................................................... 12 
2.4.1.2 ¿Es posible la Metafísica como ciencia? ................................................................................. 13 
2.4.1.3 Tipos de juicios. ...................................................................................................................... 15 

2.4.2 Principios generales de la Teoría del conocimiento Kantiana. .......................................... 17 
2.4.3 Estructura de la Crítica de la Razón Pura. ........................................................................ 18 
2.4.4 La Estética trascendental: ¿Cómo es posible el Conocimiento Sensible?.......................... 18 

2.4.4.1 Constitución del conocimiento sensible. ................................................................................. 18 
2.4.4.2 Aspectos a destacar. ................................................................................................................ 19 

2.4.5 La Analítica trascendental: ¿Cómo es posible el Conocimiento Intelectual? .................... 20 
2.4.5.1 Constitución del conocimiento intelectual. ............................................................................. 20 
2.4.5.2 Deducción trascendental de las categorías. ............................................................................. 21 
2.4.5.3 Análisis del sentido de las categorías antes y después de Kant. .............................................. 22 

2.4.6 La Estética y la Analítica trascendentales: Conclusiones. Los límites del conocimiento. . 23 
2.4.6.1 Usos legítimos de las intuiciones empíricas y las categorías. .................................................. 23 
2.4.6.2 La distinción entre noúmeno y fenómeno: el idealismo trascendental. ................................... 24 

2.4.7 La Dialéctica trascendental: ¿Es posible la Metafísica como ciencia? ............................. 26 
2.4.7.1 Usos posibles de la razón. ....................................................................................................... 27 
2.4.7.2 Ilusión trascendental y disciplinas metafísicas. ....................................................................... 29 
2.4.7.3 La metafísica como crítica de la razón pura. ........................................................................... 29 

2.4.8 Conclusiones de la Crítica de la Razón Pura. .................................................................... 29 
2.5 ¿QUÉ DEBO HACER? : LA CRÍTICA DE LA RAZÓN PRÁCTICA. ................................................... 31 

2.5.1 Introducción. ...................................................................................................................... 31 
2.5.2 Planteamiento general de las teorías éticas anteriores a Kant. ......................................... 31 
2.5.3 Crítica de Kant a las éticas materiales. .............................................................................. 31 
2.5.4 Características de la ética formal kantiana........................................................................ 33 
2.5.5 Análisis de la acción moral. ............................................................................................... 33 
2.5.6 El imperativo categórico. ................................................................................................... 35 
2.5.7 Limitaciones de la ética kantiana. ...................................................................................... 36 
2.5.8 Postulados de la Razón Práctica. ....................................................................................... 36 

2.5.8.1 La libertad. .............................................................................................................................. 36 
2.5.8.2 La inmortalidad. ...................................................................................................................... 37 
2.5.8.3 Dios. ........................................................................................................................................ 37 
2.5.8.4 Conclusiones. .......................................................................................................................... 37 

3 EL IDEALISMO ABSOLUTO: G. W. F. HEGEL (1770-1831). ................................................ 38 

3.1 INTRODUCCIÓN. ....................................................................................................................... 38 
3.1.1 Consecuencias de la filosofía kantiana. ............................................................................. 38 
3.1.2 Hegel: datos bio-bibliográficos. ......................................................................................... 38 
3.1.3 Objetivos y forma de entender la filosofía en Hegel. .......................................................... 38 

3.2 CRÍTICA A LA TEORÍA DEL CONOCIMIENTO DE KANT. .............................................................. 39 
3.3 LA CONCEPCIÓN DE LA DIALÉCTICA. ........................................................................................ 40 

3.3.1 Como método crítico inmanente. ........................................................................................ 40 
3.3.2 Estructura dialéctica del conocimiento. ............................................................................. 41 



Índice 3 

3.3.3 Estructura dialéctica de la realidad: De la razón abstracta kantiana a la razón histórica 

hegeliana. La Fenomenología........................................................................................................... 42 
3.4 INFLUENCIAS HEGELIANAS EN LA OBRA DE MARX. .................................................................. 43 

 

 

 

 



La Ilustración 4 

1 LA ILUSTRACIÓN. 

1.1 Introducción. 

1.1.1 LA RAZÓN ILUSTRADA: UNA RAZÓN AUTÓNOMA, CRÍTICA Y TOLERANTE. 

La Ilustración nace de la aplicación de la razón a todos los dominios del saber humano 

(religioso, ético, político, científico, etc.) ¿Qué características tiene esta razón ilustrada? : 

a) Autonomía de la razón. 

Hasta la ilustración la razón humana se consideraba siempre sometida a una instancia 

superior, de la que era reflejo, y en su uso el ser humano se veía limitado por la revelación 

o la autoridad como verdadera intérprete de aquélla. El gran salto que ahora se da es 

concebir una la razón autónoma: la razón humana, razón individual no debe estar 

sometida a ningún poder externo, sino que ella sola es capaz de regular su propia vida. 

b) Razón crítica. 

Su carácter crítico consiste en un replanteamiento de todos los valores sociales admitidos 

hasta entonces. Busca llegar a clarificar cualquier dominio que afecte al ser humano por 

medios puramente discursivos. 

c) Razón tolerante. 

Es una razón crítica y a la vez tolerante en cuanto analiza todo sin que, por ello, trate de 

imponerse, lo cual es el principio de la ilustración y la tolerancia. 

1.1.2 AUTORES. 

 A la Ilustración pertenecen un sinnúmero de pensadores -Voltaire, Diderot, D'Alembert, 

Rousseau, Montesquieu, Condillac, La Mettrie, Bayle, Boyle, Buffon,...- situados entre 

Hume y Kant; filósofos éstos que se pueden definir claramente como filósofos ilustrados 

pues comparten mentalidad e inquietudes con ellos. 

1.1.3 PERIODIZACIÓN. 

a) Este movimiento se inicia a finales del siglo XVII en Inglaterra con la Gloriosa 

Revolución de 1688 que establece un ambiente de tolerancia religiosa y de libertad de 

investigación que los ilustrados franceses, posteriormente, considerarán digno de ser 

imitado. El modelo empirista de la ciencia, el parlamentarismo y la división de poderes 

política serán sus aportaciones al espíritu ilustrado. 

b) En el siglo XVIII se extiende por Francia, en cuyos años centrales cobra fuerza. Acepta 

el modelo empirista inglés, sobretodo por la influencia de la doctrina de Newton, unido al 

racionalismo francés. Tendrá un carácter optimista y progresista, un claro carácter de 

cruzada frente a la intolerancia religiosa y el arbitrario poder político (poder absoluto del 

rey) lo que llevará a los ilustrados a ser perseguidos y prohibidas sus obras a pesar de los 

apoyos con los que cuentan. 



La Ilustración 5 

c) Llega posteriormente al resto de Europa -apoyado en gran medida en lo que 

políticamente se ha llamado Despotismo Ilustrado-. Por ejemplo en Alemania de la mano 

de Federico II que, en un proceso de modernización de Prusia, pretende introducir en la 

legislación las ideas de los ilustrados y reformar la enseñanza, recurriendo a los ilustrados 

de la época. 

Así pues, abarca, fundamentalmente el siglo XVIII o también denominado Siglo de las 

Luces, pero en cada país tendrá unas características propias. 

1.2 Temática. 

Muchas de las ideas que surgen en esta época todavía siguen estando en el centro de 

discusión de la nuestra: 

1.2.1 DESARROLLO EN EL TERRENO SOCIO-POLÍTICO. 

Se produce una profunda modificación de la estructura social. Aun cuando a principios de 

siglo la estructura de la sociedad sea similar a la tradicional, con los estamentos 

tradicionales (nobleza, clero y estado llano), pronto se dejará notar el gran peso que 

adquiere la burguesía y que si en un principio, en Francia sobretodo, se dedica a los 

negocios, pronto se convertirá en rentista, con los ingresos asegurados, dedicándose 

entonces a la vida social, a las reuniones y a la discusión de ideas configurando así el 

carácter propio de la cultura ilustrada. 

El desarrollo de la burguesía, de características diversas según las distintas naciones, tendrá 

gran importancia en las ideas sobre el "reparto de poder". De aquí que, a pesar de la 

aceptación general de la monarquía, cobre cada vez mayor importancia el 

parlamentarismo, la separación de poderes y el convencimiento de que la administración 

de un país deber estar basada en un estudio empírico tanto de la nación como de las 

relaciones entre sus habitantes. Estas ideas serán dominantes sobre todo a partir de 1760 en 

los tiempos finales de la ilustración y son las ideas sobre las que se ha fundamentado la 

democracia moderna. 

1.2.2 EL MOVIMIENTO ILUSTRADO COMO DIFUSIÓN DE LAS ARTES, LAS CIENCIAS Y 

LA FILOSOFÍA. 

La filosofía se hace presente en todos los dominios de la vida humana, pero no como 

propuesta de sistemas cerrados sino como cartas y ensayos que polemizan entorno a todo 

tipo de temas. Se produce un profundo cambio en la visión del mundo tanto en el terreno 

filosófico como en el científico que además tendrá una amplia difusión -el espíritu 

ilustrado no sólo busca indagar y someter a crítica todo lo conocido sino que también 

quiere que el fruto de esta labor llegue al máximo número de personas-. 

Conviene destacar la gran difusión y popularización que tiene la ciencia, siguiendo la 

tradición iniciada en el siglo XVII, a través de publicaciones periódicas o la labor de las 

Academias (centros de intercambio de experiencias e ideas que se publican en forma de 

memorias y que alcanzan gran difusión al estar escritas en idiomas nacionales) 

Todo ello crea un ambiente de curiosidad intelectual, rasgo esencial en el desarrollo y 

éxito de la Ilustración. 



La Ilustración 6 

Destaca la edición de La Enciclopedia. La tarea de la Ilustración se intenta plasmar en una 

obra que pretende ser una recopilación de los conocimientos de la humanidad. Su 

redacción, accidentada por los problemas de la censura, fue llevada a cabo principalmente 

por Diderot ayudado por D'Alembert, Voltaire, Rousseau,... Su difusión hecha por 

suscripción alcanzó a toda Europa. Se dio una importancia especial a los artículos 

dedicados a las ciencias, intentando, de esta forma, difundir aquellos conocimientos que 

eran considerados más útiles para el desarrollo de la humanidad. En los artículos más 

teóricos aparecen las ideas fundamentales de los ilustrados, procurando limar asperezas 

para lograr su difusión, evitando el obstáculo de la censura. 

1.2.3 CAMBIO DE POSTURA RESPECTO DE LA RELIGIÓN. 

En el terreno religioso destaca la separación entre Iglesia y Estado, poder eclesiástico y 

poder temporal, y el análisis racional de la religión, de los dogmas religiosos. Los valores 

de la tolerancia, tanto religiosa como civil, son también valores que heredamos de esta 

época. 

a) Proceso de descristianización y secularización de la sociedad y el saber. 

A la época medieval, marcada por el predominio de la religión, o al siglo XVI y parte del 

siglo XVII, marcados por las guerras de religión, sucede ahora una etapa en la que la 

sociedad sufre un proceso de secularización, de descristianización. 

b) Conocimiento de otras religiones y aparición de un relativismo religioso. 

Influyen en éste la pérdida de poder de los eclesiásticos, así como el conocimiento de los 

relatos de viaje en los cuales se exponen otras formas de religión, desconocidas hasta 

entonces y no dependientes de la revelación bíblica -por ejemplo la religión china en la 

cual había una estricta moralidad sin necesidad de la existencia de verdad revelada -. El 

conocimiento de otras religiones y otras formas de moral hace dudar de la validez 

universal de la religión y los principios morales cristianos. 

c) Defensa de un espíritu de tolerancia religioso. 

Si hasta ahora la intransigencia e incluso la apelación a las armas habían caracterizado 

la defensa de la religión, ahora aparecerá un nuevo valor que se presenta como una 

exigencia ineludible de la época ilustrada: la tolerancia. En Holanda e Inglaterra se 

defenderá la convivencia pacífica entre todas las religiones. Sin embargo los ilustrados 

franceses radicalizarán su postura enfrentándose a la autoridad católica. 

d) Búsqueda de una Religión natural: Una religión dentro de los límites de la razón. 

Se llegaba, como consecuencia de todo esto, al convencimiento de que la religión cristiana 

había adoptado formas locales que no eran esenciales al mensaje revelado. Estas ideas 

aparecieron tanto dentro del catolicismo como del protestantismo y en ambos, aunque con 

más fuerza en éste, se dio una crítica racional de la religión apuntando la necesidad de 

una religión natural. 

Se pretende encontrar los elementos esenciales de la religión, anteriores a toda teología, 

para construir con ellos una religión que esté de acuerdo con la razón y al mismo tiempo 

que no se apoye en un catálogo de dogmas. Aunque se parta de la religión cristiana para 



La Ilustración 7 

este análisis se tienen en cuenta otras religiones para elaborar un credo común a todas 

ellas. Se encontraría así una religión natural, la verdadera religión revestida luego de 

diversas formas. Hay dos posturas contrapuestas en la interpretación de este hecho: 

i) Teístas: Defienden la existencia de un Dios a la vez creador y providente y que, 

por lo tanto, dirige el mundo y los seres humanos, pudiendo además ser conocido por 

éstos. 

ii) Deístas: Creen en un Ser supremo, causa del universo. Este Dios abandonó el 

mundo a sus leyes eternas e inmutables sin intervenir para nada en su desarrollo, siendo 

los seres humanos los únicos responsables de su destino. 

e) Búsqueda del origen de la religión. 

Siguiendo esta línea, también se intenta determinar el origen de la religión. Hume es el 

teórico más radical en su Historia natural de la religión (1757) mantendrá una postura 

similar a la de Epicuro: la religión nace para superar los temores de los seres humanos y 

la afirmación de la existencia de la religión natural es un mero presupuesto. 

1.2.4 NUEVOS VALORES. 

Propuesta de nuevos valores que den sentido a la historia, la acción moral y la vida del 

ser humano en sustitución de los que se habían impuesto desde el cristianismo. Ahora 

son fundados en la razón y el ser humano. Así ocurre con la idea de humanidad, 

progreso, civilización, educación, igualdad entre los seres humanos,... 

El proceso de disolución de la religión como ideología o fuerza integradora de la sociedad 

en que acaba el análisis racional que antes hemos expuesto, hace necesaria la construcción 

de nuevos valores que puedan operar como factores de integración de la nueva situación 

social. Así aparecerán nuevos ideales que sustituirán a los de la religión, valores que 

responden a esa laicización y descristianización del pensamiento. Hay posibilidad de una 

moral que no esté basada en la religión sino en los valores de la razón: 

a) La idea de progreso. 

Tiene sus orígenes en el desarrollo de la conciencia histórica. En la historia se veía una 

sucesión de etapas en las que hay una cierta recurrencia de los mismos hechos: guerras, 

violencia, etc., cuyas causas había que buscar en el dominio de factores irracionales, la 

superstición, la intolerancia, etc. Frente a esto el progreso humano se interpreta como un 

proceso de racionalización constante. De aquí que el progreso sea algo que compete a 

cada ser humano, y que deba ser extendido para así poder liberarse de la superstición 

religiosa o del gobierno irracional, tanto civil como eclesiástico, y de esta forma rectificar 

el curso de la historia. 

Esta idea va unida a la de educación o iluminación en el terreno moral o social, lo que 

daría lugar a una situación del ser humano y la sociedad acorde con la razón. La idea de 

progreso implica un optimismo que determina el sentido de la historia y que hace ver que 

todo trabajo individual es por el bien de la humanidad. 

b) La idea de civilización. 



La Ilustración 8 

Designa el estado de desarrollo cultural de cada pueblo. Así pues se relaciona con la idea 

de progreso. El contacto con la diversidad de pueblos lleva a considerar la existencia de 

diversos estadios de civilización hasta llegar a la época ilustrada. El grado de civilización 

de un pueblo es tanto fruto de la labor en el ámbito individual como colectivo. 

c) La idea de humanidad. 

El ser humano rige y ordena el mundo, la humanidad se convierte en el lugar de 

realización del ser humano. El concepto humanidad tiene así un sentido moral que 

obliga al ser humano a una contribución, a un servicio común. La acción del individuo 

tiene un carácter moral que lo transciende ya que esta acción está remitida a la humanidad, 

a la totalidad de los seres humanos. Ya no es hacer las cosas por amor a Dios sino por 

amor al ser humano. 

d) La idea de naturaleza. 

Tiene el sentido newtoniano del término. A partir de Newton, por naturaleza se entiende 

el conjunto de leyes que rigen el comportamiento de los fenómenos. Se define como el 

reino de la necesidad, es decir, como un ámbito regido por unas leyes determinísticas a 

las que el ser humano sólo puede dominar conociéndolas y obedeciéndolas. De aquí que 

conocidas las leyes que los rigen, podamos predecir el orden y desarrollo tanto del ser 

humano como del mundo. 

Todos los fenómenos tratan de explicarse con el recurso a la naturaleza, con lo que ésta 

se convierte en el término final de toda explicación, más allá de ella no hay nada. Se trata 

de un concepto que sustituye en parte a Dios, en cuanto no es necesario recurrir a Él 

como permanente explicación de los fenómenos naturales.  

 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 9 

2 EL IDEALISMO TRASCENDENTAL: I. KANT (1724-1804) 

2.1 Contexto histórico. 

La vida de Kant coincide en gran parte con el movimiento ilustrado. 

En su país de origen, Prusia, en el momento de su nacimiento reinaba Federico 

Guillermo I (1713-1740) iniciador de una política de reformas que convierte a la 

nación prusiana en un estado militarista y burocrático. Su reforma a partir de la 

creación de la Dieta (Congreso o Parlamento) se centra sobre todo en una lucha contra 

el analfabetismo. 

Su sucesor Federico II el Grande, que desde 1736 se dedicaba a los estudios literarios 

y filosóficos, es amigo de Voltaire. Su concepción del poder encarna plenamente el 

modelo de "despotismo ilustrado": el monarca debe proporcionar la felicidad al 

pueblo, aunque sin su participación. Todas las clases sociales deben estar, cada una en 

su papel, al servicio del Estado. 

Realiza, de acuerdo con estos principios, una reforma jurídica del Estado que culmina 

en 1794 su sucesor, Federido Guillermo II, con quien Kant se enfrenta. A partir de 

1789 los acontecimientos de la Revolución Francesa influyen en el desarrollo prusiano 

dándose un retorno de la censura mitigada hasta entonces. Comienza el ascenso de 

Napoleón. Las guerras en Europa serán constantes y las tensiones entre las diversas 

naciones aumentan. Durante este periodo se inicia el despertar de la conciencia 

nacional alemana. 

2.2 Aspectos biográficos e influencias en su formación. 

Nace en 1724 en la ciudad de Koenigsberg, antigua ciudad de la frontera nordeste de 

Alemania, en el seno de una familia pietista movimiento religioso cuya personalidad 

más notable A. Schultz dirigía el colegio donde se forma en los primeros años de su 

vida. 

El pietismo pretendía la renovación cristiana considerando 

que hay que comenzar por "vivir como cristianos", 

valorando sobre todo la actitud y el sentimiento religioso, no 

siendo necesario someterse a ninguna organización 

eclesiástica o mantener dogmas. De él quedará huella en las 

posturas mantenidas por Kant respecto a la moral y a la 

religión y su rechazo de los ritos y prácticas religiosas. 

En sus estudios universitarios, a partir de 1740, además del 

conocimiento y la influencia proveniente de Leibniz a través 

de Wolff (filosofía que defendía la metafísica racionalista) 

será influido por M. Knutzen que le dirigió hacia las matemáticas, la física y la 

metafísica. 

Su vida dedicada a la docencia universitaria no presenta grandes hechos, era conocido 

por su extrema regularidad en sus hábitos cotidianos. Nunca salió de su ciudad natal 

pero, sin embargo, siempre estuvo abierto a la comunicación y a las inquietudes 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 10 

intelectuales de su tiempo manteniéndose al día de todos los avances en la ciencia y la 

filosofía de su tiempo. 

Hay que destacar la influencia derivada de la Ilustración y su relación con los 

ilustrados franceses e ingleses. Un ejemplo claro de esta influencia y de cómo él 

interpreta este movimiento lo encontramos en el texto siguiente: 

LA ILUSTRACIÓN 

Para llegar a una época ilustrada es preciso favorecer la libertad y la tolerancia, sobre 

todo en cuestiones religiosas. 

Ilustración es la salida del hombre de la minoría de edad en que, autoculpablemente, se 

hallaba. Minoría de edad es la incapacidad de disponer del propio entendimiento sin la 

dirección de otro. Autoculpable lo es esta minoría de edad cuando su causa no reside en 

un defecto del entendimiento sino en una falta de decisión y de valor para disponer de sí 

mismo sin la dirección de otro. ¡Atrévete a saber! ¡Ten valor para disponer de tu propio 

entendimiento! Este es, pues, el lema de la Ilustración. (...) 

Ahora bien, para esta Ilustración no se requiere más que libertad, y precisamente la 

menos nociva entre toda las cosas que se pueden llamar libertad, a saber, la de hacer uso 

público de la propia razón en todos los campos. Pero ahora oigo gritar por todos lados: 

¡No razonéis! El oficial dice: ¡No razonéis, maniobrad! El consejero de hacienda dice: 

¡No razonéis, pagad! El clérigo dice: ¡No razonéis, creed! (En el mundo, no hay más que 

un solo señor que dice: ¡Razonad cuanto queráis y sobre lo que queráis, pero obedeced!) 

Aquí hay por doquier limitación de la libertad. Pero, ¿qué limitación es obstaculizadora 

de la Ilustración? ¿Cuál no lo es, sino que incluso la promueve? - Respondo: el uso 

público de la propia razón debe ser en todo momento libre, y sólo él puede realizar 

ilustración entre los hombres; el uso privado de la razón, en cambio, puede ser limitado, 

bastante a menudo, de forma muy severa, sin por eso impedir, sin embargo, de forma 

sensible el progreso de la ilustración. Ahora bien, por uso público de la propia razón 

entiendo el que alguien hace de ella como erudito ante todo el público del mundo de los 

lectores. Llamo uso privado al que él puede hacer de su razón en un determinado cargo 

civil, o función, que se la haya encomendado. (...) 

Si ahora, pues, se pregunta: ¿Vivimos ahora en una época ilustrada?, la respuesta es: 

No, pero sí en una época de ilustración. Según están hoy las cosas, en conjunto, falta 

todavía muchísimo para que los hombres estén ya -o puedan siquiera ser puestos- en 

situación de disponer, en cuestiones religiosas, de su propio entendimiento con 

seguridad y corrección, y sin la dirección de otro. De una sola cosa tenemos, 

ciertamente, indicios claros: que, a pesar de todo, se les abre ahora el terreno para que se 

vayan cultivando en este punto con libertad, y que los obstáculos de la ilustración 

general -o de la salida de la minoría de edad en que, autoculpablemente, se hallaban- van 

disminuyendo progresivamente. Considerando esto, esta época es la época d la 

Ilustración o el siglo de Federico. 

Un príncipe al que no le resulta indigno decir que considera una obligación no prescribir 

nada a los hombres en cuestiones religiosas, y dejarles en eso plena libertad, y que, por 

tanto, rehúsa incluso el nombre altivo de la tolerancia: él mismo es ilustrado y merece 

ser alabado -por el mundo y por la posteridad agradecidos- como el primero, al menos 

por parte del gobierno, que liberó al género humano de la minoría de edad y que dejó a 

cada uno en libertad para disponer de la propia razón en todo aquello que sean asuntos 

de conciencia. (...) 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 11 

He puesto el punto principal de la ilustración... especialmente en las cuestiones 

religiosas porque, por lo que respecta a las artes y a las ciencias, nuestros soberanos no 

tienen ningún interés en hacer el papel de tutor sobre sus súbditos; además, aquella 

minoría de edad, que es la más nociva, es también, por tanto, la más deshonrosa de 

todas. 

Respuesta a la pregunta: ¿Qué es Ilustración?, A 481-492 

Elemento clave de esa forma de entender la razón ilustrada es la consideración de la 

necesidad de someter a la razón a examen para poder así encontrar su propia validez: 

analizar y conocer el instrumento del conocer. 

Es también de destacar la influencia que sobre él dejó la lectura del Hume quien en 

palabras del propio Kant "le despertó del sueño dogmático" en los términos que más 

adelante describiremos. 

Al publicar la segunda edición de su obra la "Religión dentro de los límites de la razón" 

(1794) un ministro del entonces reinante Federico Guillermo II, sucesor de Federico el 

Grande, la consideró atentatoria contra el cristianismo y los principales textos bíblicos 

prohibiéndole mediante censura su enseñanza. Tanto le afectó a Kant que a punto 

estuvo de abandonar Prusia pero a la muerte del monarca (1797) se restauró la libertad 

de prensa y Kant sintiéndose liberado escribió "El conflicto de las facultades" (1798) en 

la que defendió la libertad de pensamiento y palabra contra las arbitrariedades del 

despotismo. 

A los 74 años abandonó la universidad y murió el 12 de febrero de 1804. 

2.3 El proyecto kantiano. 

El campo de la filosofía puede reducirse a las siguientes preguntas: 

Pregunta / Objetivo Disciplinas Obras en las que lo desarrolla 

¿Qué puedo saber?: 

Establecer: 

1. Los principios desde los que es posible un 

conocimiento científico de la Naturaleza. 

2. Los límites dentro de los que es posible tal 

conocimiento. 

Conlleva preguntarse: ¿Es posible la metafísica 

como ciencia? 

 

 

Teoría del 

conocimiento 

Metafísica 

Ciencia 

 

 

"Critica de la Razón Pura" (1.781) 

"Prolegómenos a toda Metafísica 

futura" (1.783) 

¿Qué debo hacer?: 

Establecer y justificar los principios de la 

acción y las condiciones de la libertad. 

 

Ética y Moral 

"Crítica de la Razón Práctica" 

(1.788) 

"Fundamentación de la metafísica 

de las costumbres" (1.785) 

¿Qué puedo esperar?: 

Proyectar el destino último del ser humano y las 

condiciones y posibilidades de su realización. 

 

Historia y 

Religión 

"Crítica del juicio" (1.790) 

"La religión dentro de los límites de 

la mera razón" (1.793) 

"La paz perpetua" (1.795) 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 12 

El conjunto de estas tres preguntas se condensa en una más general que las 

interrelaciona: ¿Qué es el hombre? 

2.4 ¿Qué puedo conocer? : "La Crítica de la Razón Pura". 

2.4.1 INTRODUCCIÓN: OBJETIVOS Y PRESUPUESTOS. 

Kant buscará una síntesis entre racionalismo y empirismo que es mucho más que la 

simple suma de ideas de ambas corrientes (incompatibles entre sí en muchos aspectos) 

Será una nueva forma de interpretar el conocimiento humano. 

La exposición de estas ideas la hace en su obra "La Crítica de la Razón Pura" (CRP a 

partir de ahora) 

2.4.1.1 Análisis del título de la obra. 

Del título de esta obra podemos deducir sus intenciones: 

 

Su análisis del conocimiento tiene dos aspectos. Uno negativo (crítico) y otro positivo 

(trascendental): 

1. Enfoque crítico. ¿Qué podemos conocer?. Contra el dogmatismo de los 

racionalistas y la fe ciega en la razón (posibilidad de tener un conocimiento 

absolutamente cierto e indudable de todo lo real sin recurrir a la experiencia, 

demostrar la existencia del mundo, la inmortalidad o libertad del alma o la 

existencia de Dios) busca determinar los límites de la razón para destruir sus 

pretensiones injustificadas en el conocimiento y eliminar disputas. 

2. Enfoque trascendental. ¿Cómo es posible el conocimiento?. Contra el 

escepticismo de los empiristas (la idea de que es imposible un conocimiento 

absoluto de nada partiendo de la experiencia) busca determinar las condiciones 

de posibilidad del conocimiento científico. Éste existe y el modelo de ciencia 

newtoniano es una prueba pero falta fundamentarlo filosóficamente. Se habrá de 

determinar para ello en qué consiste el uso correcto de la razón. 

Y persigue dos objetivos que desarrollará en su obra La Crítica de la Razón Pura: 

a) Fundamentar el conocimiento científico. La posibilidad de un conocimiento 

universal y necesario pero que además sea extensivo en la ciencia. 

"La Crítica [supone un análisis en los dos sentidos que abajo expondremos] 

…de la Razón [Del instrumento del conocer] 

… Pura" [Su uso "puro" significa conocimiento teórico es decir, la ciencia y 

la Metafísica (Cuando pretende conocer aquello que está más allá de la 

experiencia)] 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 13 

b) Determinar si la Metafísica puede ser una ciencia.  Cuando aquí habla de 

Metafísica hace referencia al modelo racionalista de Wolff. Sería determinar si 

se puede llegar a tener un conocimiento universal y necesario de todo lo real 

sólo partiendo de la razón y aplicando el principio de no-contradicción. Esta 

Metafísica pretendía tener un conocimiento de aquello que está más allá de la 

experiencia: las cosas, Dios, el alma. Si se puede tener un conocimiento 

científico bien y si no habremos de dejar estos temas en meras creencias. 

Cuando aquí habla de ciencia Kant tiene en mente el modelo de ciencia 

newtoniano y la entiende como un conjunto de juicios o proposiciones. 

2.4.1.2 ¿Es posible la Metafísica como ciencia? 

Kant se muestra interesado por el problema de la posibilidad de la Metafísica como 

ciencia: ¿Es posible un conocimiento riguroso acerca de Dios, de la libertad o la 

inmortalidad del alma? 

Kant en un principio había sido racionalista y creía en la posibilidad del entendimiento 

para rebasar los límites de la experiencia y alcanzar un conocimiento auténtico acerca 

de esas realidades. Pero la influencia de Hume hizo que esa fe se tambaleara. 

POSIBILIDAD DE LA METAFÍSICA 

El ataque de Hume a la metafísica tradicional provoca el inicio de una nueva 

investigación radical. 

Mi intención es convencer a todos los que encuentran de algún valor ocuparse en el 

estudio de la metafísica, de que es absolutamente necesario, antes de emprender su 

trabajo, que consideren como no sucedido todo lo que ha pasado hasta aquí, y, ante todo, 

se formulen esta pregunta: ¿Es posible algo semejante a la metafísica?. 

Si es una ciencia, ¿por qué no puede ser objeto, como las otras ciencias, de una 

aprobación permanente? Si no es ciencia, ¿por qué hace incesantes alardes de tal y 

detiene al entendimiento humano con esperanzas, si nunca extintas, jamás satisfechas? 

Sea su ser o su no ser lo que se pueda demostrar, es preciso llegar a una conclusión 

segura acerca de la naturaleza de esta ciencia arrogante; porque, con respecto a ella, es 

imposible que permanezcamos más largo tiempo en la misma situación. Parece casi 

digno de risa que, mientras todas las ciencias progresan incesantemente, la que se tiene 

por la sabiduría misma, cuyo oráculo todos los hombres consultan, dé vueltas siempre en 

la misma dirección, sin poder avanzar un paso. Así, sus partidarios han perdido mucho, 

y no se ve que, los que se sienten bastante fuertes para brillar en otras ciencias, quieran 

arriesgar su gloria en ésta, donde cualquiera que, por lo demás, es ignorante en todas las 

otras cosas, se atribuye un juicio decisivo, porque, de hecho, en este campo no hay aún 

peso ni medida algunos para distinguir la profundidad de la charlatanería superficial. (...) 

Desde los ensayos de Locke y de Leibniz, o, más bien, desde el nacimiento de la 

metafísica, hasta donde llega su historia, no ha sucedido ningún acontecimiento que, en 

relación con la suerte de esta ciencia, haya podido ser más decisivo que el ataque que le 

dirigió David Hume. No hizo luz alguna en esta forma del conocimiento, pero hizo 

saltar una chispa con la cual, si hubiese encontrado una yesca a propósito, hubiese 

podido muy bien encender un fuego cuyas brasas, sin duda, se habrían conservado y 

acrecentado. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 14 

Hume partía de una concepción particular, pero sólida, de la metafísica, a saber: la de la 

conexión de la causa y el efecto (por consiguiente, también la de la relación entre la 

fuerza y la acción, etc.), e invitaba a la razón, que pretendía haberla engendrado en su 

seno, a declararle con qué derecho cree que pueda existir algo de tal naturaleza que, una 

vez supuesto, haga necesario suponer otra cosa; pues esto es lo sobreentendido en la 

noción de causa. Prueba Hume, de un modo irrefutable, que es completamente 

imposible para la razón pensar, a priori y con nociones puras, una conexión, puesto que 

esto supone necesidad pues no es, en modo alguno, concebible que, porque algo exista, 

deba alguna cosa existir también necesariamente, ni tampoco cómo la noción de un 

enlace puede producirse a priori. De aquí concluye que la razón se engaña 

completamente en ese concepto, que aunque lo tiene falsamente por su propio hijo, no es 

otra cosa que un bastardo de la fantasía, la cual, fecundada por la experiencia, ha 

comprendido tales representaciones bajo las leyes de la asociación y ha sustituido una 

necesidad subjetiva, esto es, una costumbre que de ahí nace, por una necesidad objetiva 

que nace del conocimiento. De aquí concluye que la razón no tiene capacidad alguna 

para concebir tal relación y para concebirla sólo en general, porque sus pretendidos 

conocimientos, subsistentes a priori, no serían otra cosa que experiencias comunes 

falsamente impresas; lo cual es tanto como decir no hay metafísica alguna ni puede 

tampoco haberla. (...) 

Confieso con franqueza que la indicación de David Hume fue sencillamente la que, 

muchos años antes, interrumpió mi adormecimiento dogmático y dio a mis 

investigaciones en el campo de la filosofía especulativa una dirección completamente 

distinta. Estaba yo muy lejos de prestarle oídos en relación con sus conclusiones, las 

cuales se deducían sencillamente porque no se representó su tema en su totalidad, sino 

que se fijó solamente en una parte del mismo, la cual, sin tener en consideración el todo, 

ninguna información puede ofrecer. Si se empieza por un pensamiento fundado, aunque 

no desarrollado, el cual nos pone en relación con otros, se puede esperar llegar más allá 

por medio de la reflexión continuada, como le ocurrió al perspicaz escritor, al cual hay 

que agradecer la primera chispa de esta luz. 

Yo inquirí, pues, primeramente, si la objeción de Hume no puede presentarse en general, 

y pronto encontré: que la noción del enlace de causa y efecto, no es, ni con mucho, la 

única por medio de la cual el entendimiento concibe a priori los enlaces de las cosas, 

sino que la metafísica toda consiste en eso. 

Prolegómenos a toda metafísica futura, prólogo (A 4-14) 

Dos deficiencias han caracterizado tradicionalmente a la metafísica colocándola en una 

situación de inferioridad manifiesta respecto de la ciencia (aquí el modelo son las 

matemáticas y la física de Newton): 

1. La ciencia progresa. En Metafísica se siguen tratando y debatiendo las mismas 

cuestiones que debatían Platón y Aristóteles tantos siglos atrás. 

2. Los científicos se ponen de acuerdo en sus teorías y conclusiones. Mientras, 

entre los metafísicos reina el más escandaloso desacuerdo. 

Así la pregunta será: ¿Puede la metafísica construirse con el mismo rigor que las 

ciencias? : 

1. Si es posible: Se podrá superar el estado deplorable en que se encuentra logrando 

así el avance y el progreso. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 15 

2. Si no es posible: Abandonaremos toda pretensión de construir sistemas 

metafísicos con pretensiones de conocimiento científico. 

Ahora, para poder entrar en este análisis nos encontramos con una pregunta previa: 

¿Cómo es posible la ciencia? : Hay que determinar primero las condiciones de 

posibilidad de un conocimiento científico riguroso (enfoque trascendental), a ellas se 

habrá de someter la metafísica para poder comprobar si es o no una ciencia. 

Pero, ¿Cómo determinar las condiciones que hacen posible el conocimiento científico?. 

Sí tenemos en cuenta que toda ciencia se puede reducir a un conjunto de enunciados, 

proposiciones o juicios, esta pregunta equivale a la siguiente: ¿Cuáles son las 

condiciones que hacen posibles los juicios de la ciencia? Se trata de, observando 

cuidadosamente que tipos de juicios que utiliza la ciencia, investigar las condiciones 

que los hacen posibles. 

 En resumen, y haciendo el camino a la inversa, se trata de determinar qué tipo de 

juicios son los que utiliza la ciencia y cuáles son sus condiciones de posibilidad 

para comprobar si éstos se pueden dar en la metafísica: Si se dan esas 

condiciones entonces es una ciencia. Si no se dan entonces no será una ciencia. 

2.4.1.3 Tipos de juicios. 

Así como Descartes o Hume establecen cuáles son los tipos de conocimiento válido 

Kant hace un análisis más detallado partiendo de los distintos tipos de juicios posibles. 

Ya que la ciencia es un conjunto de enunciados o juicios, se analizan sus distintos tipos 

para ver si es posible un conocimiento científico y cuáles son aquellos juicios 

característicos de las ciencias. 

TIPOS DE JUICIOS 

División tricotómica de los juicios en: analíticos a priori, sintéticos a posteriori y 

sintéticos a priori. 

El conocimiento metafísico debe solamente contener juicios a priori, como exige la 

naturaleza de sus fuentes. Pero, entre los juicios, cualquiera que sea su origen o la forma 

lógica que adopten, hay, sin embargo, una diferencia según su contenido, gracias al cual 

o son simplemente explicativos y con respecto al contenido nada añaden, o son 

amplificativos y aumentan el conocimiento dado; los primeros podrán llamarse juicios 

analíticos; los segundos, juicios sintéticos. 

Los juicios analíticos no dicen en el predicado otra cosa que lo que en la noción del 

sujeto era ya verdaderamente pensado, aunque no tan claro y con igual conciencia. Si yo 

digo: «todos los cuerpos son extensos», no he ampliado absolutamente nada mi 

concepto de cuerpo, sino que lo he resuelto, porque la extensión de aquel concepto 

estaba ya antes del juicio realmente pensada, aunque no declarada expresamente; el 

juicio es, pues, analítico. Por el contrario, la frase: «algunos cuerpos son pesados», 

contiene algo en el predicado que no estaba realmente pensado en el concepto general de 

cuerpo; aumenta, pues, mi conocimiento, porque añade algo a mi concepto y debe 

llamarse, por esto, un juicio sintético. 

Todos los juicios analíticos se basan completamente en el principio de contradicción, y 

son, por naturaleza, conocimientos a priori, sean o no sean empíricos los conceptos que 

le sirvan de materia. Pues, porque el predicado de un juicio analítico afirmativo ya 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 16 

SINTÉTICOS 
Amplían nuestro conocimiento 
El P no está comprendido en el S 
Extensivos 

Amplíen o no nuestro conocimiento 

ANALÍTICOS  
No amplían nuestro conocimiento 
El P está comprendido en el S 

Son no extensivos o explicativos 

Ejemplo: "El todo es mayor que las partes" 

A POSTERIORI 
Su verdad depende de la experiencia 

Particulares y Contingentes 

Ejemplo: "Los alumnos de 1º A miden menos de 1,75 m. 

El modo en cómo conozcamos su verdad 

PRIORI A 
Su verdad se conoce con independencia de la experiencia 
Basados en el principio de no contradicción 

Universales y Necesarios 

Ejemplo: "La recta es la distancia más corta entre dos puntos" 

SINTÉTICOS A PRIORI 
 

Extensivos, Amplían 
nuestro conocimiento 

Son Universales 

y Necesarios 

estaba pensado previamente en el concepto del sujeto, es por lo que no puede ser negado 

de él sin contradicción: igualmente será su contrario necesariamente negado del sujeto 

en un juicio analítico, pero negativo, y también según el principio de contradicción. Así 

ocurre, sencillamente, con las frases: «todo cuerpo es extenso» y «ningún cuerpo es 

inextenso (simple)». 

Por esto mismo son también las frases analíticas juicios a priori, aunque sus conceptos 

sean empíricos, por ejemplo: «el oro es un metal amarillo»; pues, para saber esto, no 

necesito experiencia alguna más amplia, exterior a mi concepto de oro, el cual supone 

que este cuerpo sea amarillo y metal; pues en esto consiste mi concepto, y no necesito 

hacer otra cosa que analizarlo sin buscar cosa alguna fuera del mismo. 

Hay juicios sintéticos a posteriori, cuyo origen es empírico; pero los hay también que 

son ciertamente a priori y que brotan del puro entendimiento y de la razón. Pero ambos 

coinciden en esto: que de ninguna manera pueden brotar del principio del análisis, a 

saber, del principio de contradicción; exigen, pues, un principio completamente distinto, 

si bien es verdad que cualquiera que éste sea, debe derivarse de cada axioma, según el 

principio de contradicción; pues nada puede contradecir a este principio, aunque no todo 

pueda ser de él deducido. 

Ibídem, recuerdo previo, § 2 (A 24-27) 

Así, los juicios se pueden clasificar según: 

 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 17 

De acuerdo con él cuadro reproducido anteriormente tenemos que son los juicios 

sintéticos a priori los que nos pueden proporcionar un conocimiento riguroso y 

científico. 

 Determinar la validez del conocimiento y fundamentar las ciencias es 

determinar cómo son posibles los juicios sintéticos a priori en ellas (análisis 

trascendental) 

En la "Crítica de la Razón" Pura Kant dedicará sus empeños a demostrar cómo son 

posibles estos juicios en las matemáticas y en la física para así fundamentar la ciencia. 

2.4.2 PRINCIPIOS GENERALES DE LA TEORÍA DEL CONOCIMIENTO KANTIANA. 

Para Kant el conocimiento es el resultado de la interacción entre dos polos: objeto y 

sujeto. De lo que: 

1. Principio general: El conocimiento es una progresiva síntesis entre lo que el 

sujeto recibe a través de la experiencia sensible (materia) y las estructuras que 

éste impone a ese material recibido (forma). 

 

2. Niveles de síntesis: Se realiza a distintos niveles en los que intervienen las 

distintas facultades humanas en un proceso progresivo de mayor unificación y 

ordenación de los datos recibidos. 

 

Tipo de 

conocimiento 

Facultad implicada Resultado 

Conocimiento 

sensible 

Sensibilidad Experiencia (percepciones) 

Conocimiento 

intelectual 

Entendimiento Juicios (pensar los objetos) 

Razón Razonar (relacionar unos juicios con otros y buscar 

principios generales) 

 

 

 

Conocimiento 

Síntesis 

(Unificación y 

ordenación) 

Materia: Tiene su origen en la experiencia 

Pertenece al objeto 

 

Forma: Tiene su origen en la subjetividad 

Pertenece al sujeto (Estructuras a priori) 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 18 

2.4.3 ESTRUCTURA DE LA CRÍTICA DE LA RAZÓN PURA. 

 
Parte 

Tipo de conocimiento (que estudia) 

Ciencia (que intenta fundamentar) 

Facultad 

(que analiza) 

Qué sucede Resultado 

Estética trascendental 

Estudia: 

a) Las condiciones que hacen posible el 

conocimiento sensible. 

b) Las condiciones que hacen posible los 

juicios sintéticos a priori en las 

Matemáticas. 

 

 

 

Sensibilidad 

 

 

 

Los objetos 

Se nos dan 

 

 

 

Intuición 

Empírica 

(percepciones) 

Analítica trascendental 

Estudia: 

a) Las condiciones que hacen posible el 

conocimiento intelectual. 

b) Las condiciones que hacen posible los 

juicios sintéticos a priori en la Física. 

 

 

Entendimiento 

 

 

Pensamos 

los objetos 

 

 

Juicios 

(objetos) 

Dialéctica trascendental 

Estudia: 

a) La posibilidad del conocimiento 

especulativo de la razón (conocimiento 

metafísico). 

b) Si existe la posibilidad de los juicios 

sintéticos a priori en la Metafísica. 

 

 

 

Razón 

 

 

Pretendemos 

conocer 

más allá de la 

experiencia 

 

 

Ideas 

(Ilusión 

trascendental) 

2.4.4 LA ESTÉTICA TRASCENDENTAL: ¿CÓMO ES POSIBLE EL CONOCIMIENTO 

SENSIBLE? 

Objetivos
1
: Analiza en esta parte las condiciones que hacen posible el conocimiento 

sensible y estudia la facultad en él implicada la sensibilidad.  

Sensibilidad es la capacidad de recibir representaciones al ser afectados por los objetos 

(receptividad) 

2.4.4.1 Constitución del conocimiento sensible. 

MATERIA lo dado Proviene del objeto: Impresiones sensibles 

FORMA lo puesto Proviene del sujeto: Espacio y tiempo  

                                                 

1
 También busca fundamentar las matemáticas investigando las condiciones que hacen posible los juicios 

sintéticos a priori en ellas. 

 

Intuición empírica 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 19 

1. La impresión sensible (También denominada intuición sensible o sensación): Es 

el efecto del objeto en nuestra capacidad de representación pero no entendido como 

antes (realismo gnoseológico) Es la forma de darse lo en sí en la conciencia: es 

representación no en sí. La experiencia entendida como contacto con el mundo se 

nos aparecería como un caos: el bombardeo caótico de impresiones sensoriales 

sobre nuestra sensibilidad. 

2. Espacio y tiempo. Nosotros no tenemos experiencia de un caos sino de sensaciones 

ordenadas, fenómenos. El orden es algo constitutivo de la experiencia y está puesto 

por la sensibilidad a través de nuestra forma de conocer. Sus formas actúan sobre la 

materia en una selección-ordenación de cuya síntesis surge el fenómeno como 

experiencia ordenada (no caos) De esta manera el espacio y el tiempo tienen un 

carácter trascendental por cuanto posibilitan la experiencia y por tanto el 

conocimiento sensible: ordenan y unifican la diversidad de lo dado en 

intuiciones empíricas. Kant los define de dos maneras: 

a. Formas a priori de la sensibilidad: 

i. Formas: No es lo que percibimos sino el cómo lo percibimos. 

ii. A priori: Preceden a la experiencia y la posibilitan pero no proceden 

de ella. 

iii. La sensibilidad: Del conocimiento sensible. Puede ser externo 

(sometido a las dos formas) o interno (sometido sólo al tiempo) 

b. Intuiciones puras: 

i. Intuiciones: No son conceptos del entendimiento, es decir, no son el 

resultado de un proceso de abstracción. 

ii. Puras: Están vacías de contenido empírico, son coordenadas vacías 

en las que se ordenan las impresiones sensibles. 

Ni proceden de la experiencia ni son "cosas en sí"(algo tal como es con 

independencia de nuestro conocimiento de ello): son estructuras constitutivas 

de la subjetividad que caracterizan el modo de conocer humano. 

3. Intuición empírica: Se identifica con la representación, el fenómeno o la 

experiencia (percepciones) 

2.4.4.2 Aspectos a destacar. 

1. Crítica al empirismo. El sujeto no es pasivo y simplemente se deja impresionar 

sino que es activo: al recibir esas impresiones inmediatamente las ordena y unifica a 

través de unas formas o estructuras que el propio sujeto posee y que son las 

coordenadas espacio - temporales (Espacio y tiempo) 

2. Fenomenismo kantiano. Kant renuncia a conocer los objetos tal como son 

("cosas en sí") Los fenómenos sólo existen en nosotros: "permanece para nosotros 

absolutamente desconocido lo que sean los objetos en sí, independientemente de esa 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 20 

receptividad de nuestra sensibilidad" (A42, B59) El límite del conocimiento 

sensible es la constitución del fenómeno. 

3. Giro kantiano. Ya no es el sujeto el que se adecua al objeto y conoce éste tal cual 

es, sino que el objeto se adecua a la forma de conocer del sujeto permaneciendo lo 

que sea aquél en sí mismo desconocido. 

2.4.5 LA ANALÍTICA TRASCENDENTAL: ¿CÓMO ES POSIBLE EL CONOCIMIENTO 

INTELECTUAL? 

Objetivos
2
: Analiza en esta parte las condiciones que hacen posible el conocimiento 

intelectual y estudia la facultad en él implicada el entendimiento. 

La sensibilidad nos sitúa frente a una multiplicidad de fenómenos, frente a una 

multiplicidad de impresiones en el espacio y el tiempo. Ahora bien, percibir tal 

multiplicidad de fenómenos (colores, formas, sonidos, etc.) no es, sin más, 

comprenderlos. Si el percibir es la función propia de la sensibilidad, el comprender lo 

percibido es la función propia del entendimiento. 

Por lo tanto, hasta aquí tendríamos sólo un mosaico de percepciones sin significado 

todavía, para poder dárselo hemos de explicar ¿cómo es posible "pensar" los objetos? 

(El conocimiento intelectual) es decir, unificar y ordenar esa multiplicidad de 

percepciones en enunciados sobre la realidad (enjuiciar) 

Entendimiento. Es la facultad que nos permite conocer un objeto (pensarlo) a través de 

las representaciones que nos ofrece la sensibilidad (espontaneidad)
3
 

2.4.5.1 Constitución del conocimiento intelectual. 

 

MATERIA dada por la sensibilidad: Intuiciones empíricas  

FORMA puesta por el Entendimiento:       Categorías  

 

La función de comprender o entender se realiza mediante conceptos, comprender los 

fenómenos es poder referirlos a un concepto, por ejemplo: "Esto es una tiza". Esta 

actividad se realiza siempre a través de un juicio: "Esto es una tiza" 

                                                 

2
 También busca fundamentar la Física investigando las condiciones que hacen posible los juicios 

sintéticos a priori en ella. 

3
 También se puede definir como la facultad de juzgar que atribuye esos fenómenos a determinados 

conceptos por medio de los cuales se unifican la pluralidad de datos provenientes de la sensibilidad. 

Juicios 
Enunciados sobre la realidad. 

Por ejemplo: "Esto es rojo" 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 21 

Hay dos tipos de conceptos: 

a) Conceptos empíricos. Son aquellos que proceden de la experiencia (a 

posteriori) mediante el proceso de abstracción-generalización. Por ejemplo: 

perro, tiza, casa, etc. 

b) Conceptos puros o categorías. No proceden de la experiencia (son a priori) y 

están vacíos de contenido empírico. El entendimiento se caracteriza por su 

espontaneidad, produce por sí mismo estos conceptos y los aplica a la 

comprensión de los fenómenos. 

Las Categorías son conceptos puros del Entendimiento. 

a. Son las condiciones trascendentales de nuestro conocimiento de los 

fenómenos, éstos no pueden ser pensados si no son pensados de acuerdo con 

las categorías. Si las elimináramos sólo quedaría un conjunto de cualidades 

sensibles inconexas. 

b. Están vacías de contenido empírico (como el tiempo y el espacio) han de 

llenarse con los datos procedentes del conocimiento sensible. 

c. Están deducidas de las distintas formas de juicio posible: Deducción 

trascendental de las categorías. 

2.4.5.2 Deducción trascendental de las categorías. 

El Entendimiento es la facultad que nos permite juzgar. Para juzgar, ordenar y unificar el 

conjunto de intuiciones empíricas que recibimos de la sensibilidad, necesitamos las 

categorías. Kant deduce de los distintos tipos de juicios las diferentes categorías que 

utilizamos para que éstos sean posibles. Es pues una deducción trascendental pues permite 

conocer cuáles son las condiciones que hacen posible el conocimiento intelectual: las 

categorías. Clasifica los distintos tipos de juicios de la siguiente manera: 

TABLA DE LOS JUICIOS 

CANTIDAD 

Universales (Todo A es B)  

Particulares (Algún A es B) 

Singulares (Este A es B) 

CUALIDAD 

Afirmativos (A es B) 

Negativos (A no es B) 

Indefinidos (A es no B) 

RELACIÓN 

Categóricos (A es B) 

Hipotéticos (Si A entonces B) 

Disyuntivos (A o B) 

MODALIDAD 

Problemáticos (A puede ser B) 

Asertóricos (A es B) 

Apodípticos (A es necesariamente B) 

 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 22 

 

Y de ellos deriva las categorías que clasifica en distintos tipos de la siguiente manera: 

TABLA DE LAS CATEGORÍAS 

CANTIDAD 

Unidad 

Pluralidad 

Totalidad 

CUALIDAD 

Realidad 

Negación 

Limitación 

RELACIÓN 

Sustancia 

Causa 
Relación 

MODALIDAD 

Posibilidad 

Existencia 

Necesidad 

 

2.4.5.3 Análisis del sentido de las categorías antes y después de Kant. 

1. En Aristóteles. 

Pertenecen al objeto -son objetivas-, y por lo tanto poseen un valor ontológico,  pero 

además tienen un sentido gnoseológico. La sustancia es el ser de las cosas, y las causas 

son tanto el principio de constitución del ser como de nuestro conocimiento de él. 

2. En Hume. 

Están más allá de la experiencia pues ni de la idea de sustancia, como substrato o 

esencia, ni de la idea de causa, como vínculo o conexión necesaria, tenemos impresión 

alguna. Son incognoscibles. No poseen valor ontológico ya que no podemos demostrar 

que en realidad existan. Son el resultado de la asociación de ideas realizada por la 

imaginación (leyes de asociación). 

Poseen un valor gnoseológico debilitado: la sustancia es un nombre que nos permite 

economía de pensamiento y expresión, y la causalidad es un modo de conocimiento 

contingente limitado a la relación entre impresiones. 

3. En Kant. 

Le dirá a Hume que estas categorías no se pueden derivar de la experiencia porque la 

preceden y la posibilitan: son las condiciones que posibilitan poder pensar los objetos, 

por lo tanto, tienen un valor gnoseológico (sin ellas el conocimiento intelectual no sería 

posible) 

Además, no pertenecen al objeto, no tienen un valor ontológico, sino que pertenecen al 

sujeto -son subjetivas- y a su estructura del conocer. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 23 

2.4.6 LA ESTÉTICA Y LA ANALÍTICA TRASCENDENTALES: CONCLUSIONES. LOS 

LÍMITES DEL CONOCIMIENTO. 

Recordemos que la CRP tiene dos enfoques uno trascendental, que hemos tratado hasta 

ahora, es explicar las condiciones de posibilidad del conocimiento. Veamos un esquema 

de lo dicho hasta ahora: 

 

Conocimiento sensible Resultado Conocimiento intelectual Resultado 

Materia Impresión sensible 
Intuición 

empírica 
Materia Intuición empírica 

Juicios Forma Espacio/ Tiempo 

EXPERIENCIA 
Forma Categorías 

PENSAMIENTO 

 

Pero también tiene un enfoque crítico de marcar los límites del conocimiento, eso lo 

desarrollamos en el siguiente punto. 

2.4.6.1 Usos legítimos de las intuiciones empíricas y las categorías. 

Según Kant: 

"Las intuiciones sin categorías son ciegas, las categorías sin intuiciones son vacías". 

a) Las intuiciones sin categorías son ciegas. 

Ya que serían un conjunto inconexo y caótico de percepciones sin ninguna ligazón. 

Corresponde a las categorías unificarlas y ordenarlas a través de los juicios. 

b) Las categorías sin intuiciones son vacías. 

Ya que al ser las categorías puras, vacías de todo contenido empírico, serían como casillas 

vacías y carecerían de todo contenido. Para ser válido nuestro conocimiento ha de partir 

de la experiencia -intuiciones- sino es un conocimiento construido sobre la "nada". Las 

categorías no son aplicables más allá de la experiencia: del fenómeno (de aquello que 

se muestra a través de la intuición empírica) 

No podemos pensar un objeto sino mediante las categorías ni podemos conocer ningún 

objeto pensado sino a través de intuiciones que correspondan a esos conceptos. 

Igualmente, todas nuestras intuiciones son sensibles y este conocimiento, en la medida 

en que su objeto es dado, es empírico. Por lo tanto, no podemos tener conocimiento a 

priori (tal como pretendían los racionalistas) sino sólo un conocimiento de objetos de 

experiencia posible. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 24 

2.4.6.2 La distinción entre noúmeno y fenómeno: el idealismo trascendental. 

El idealismo trascendental supone que el espacio y el tiempo, así como las categorías: 

1. Pertenecen al sujeto y a su estructura cognoscitiva, y 

2. son condiciones de posibilidad de la experiencia, de los fenómenos, y del 

conocimiento intelectual de los mismos 

3. no son propiedades o rasgos reales de las cosas en sí mismas (no poseen valor 

ontológico) 

Además el idealismo trascendental (fenomenismo kantiano) supone que: 

1. Sólo conocemos el fenómeno y que 

2. éste, a diferencia de lo que ocurre en Hume, es fruto de la interacción entre lo que 

recibimos del objeto y la labor activa del sujeto, Así que 

3. al conocer transformamos aquello que conocemos ordenándolo y unificándolo a 

través de las estructuras a priori de nuestra subjetividad (tiempo, espacio y categorías), 

4. quedándonos como incognoscible aquello que las cosas puedan ser al margen de 

nuestro conocimiento de ellas. 

IDEALISMO TRASCENDENTAL 

El nuevo idealismo es contrapuesto al idealismo subjetivo clásico. 

El idealismo consiste en la afirmación de que no hay otros seres que seres pensantes; las 

otras cosas que creemos observar en la intuición, serán solamente representaciones de 

seres pensantes, a los cuales, de hecho, fuera de ellos, no corresponde objeto alguno 

existente. En contra de esto, yo digo: nos son dadas cosas, como objetos de nuestra 

sensibilidad, existentes fuera de nosotros; pero de lo que puedan ser en si, nada sabemos, 

sino que conocemos sólo sus fenómenos, esto es, las representaciones que producen en 

nosotros en tanto que afectan nuestros sentidos. Según esto, confieso, ciertamente, que 

fuera de nosotros hay cuerpos, esto es, cosas, las cuales conocemos por medio de las 

representaciones que nos proporciona su influjo sobre nuestra sensibilidad, aunque, con 

respecto a lo que puedan ser en sí, nos son completamente desconocidas, y a las cuales 

damos la denominación de cuerpo, cuya palabra, pues, significa meramente la apariencia 

de objetos para nosotros desconocidos, pero no menos verdaderos. ¿Se puede llamar a 

esto idealismo? Es precisamente lo contrario. 

Que, sin perjuicio de la existencia real de las cosas exteriores, se pueda decir, de 

multitud de sus predicados, que no pertenecen a estas cosas en sí mismas, sino 

solamente a sus apariencias, y que no tienen existencia propia alguna fuera de nuestra 

representación, es algo que, ya mucho antes de los tiempos de Locke, pero 

principalmente después de éste, se ha aceptado y confesado generalmente. A estos 

predicados pertenecen el calor, el color, el gusto, etcétera. Pero si yo, aparte de estas 

cualidades, aún cuento entre los meros fenómenos, por razones de importancia, las 

cualidades restantes de los cuerpos que se llaman primarias: la extensión, el lugar, y, 

sobre todo, el espacio, con todo lo de él dependiente (impenetrabilidad o materialidad, 

forma, etcétera), contra esto no se puede alegar el menor fundamento de 

inadmisibilidad; y del mismo modo que, el que sostiene que el color no es una propiedad 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 25 

que dependa del objeto mismo, sino sólo de la modificación del sentido de la vista, no 

puede ser, por esto, llamado un idealista, del mismo modo mi doctrina no puede 

llamarse idealista sencillamente, porque yo encuentro que, aún más, todas las 

propiedades que completan la intuición de un cuerpo, pertenecen meramente a su 

fenómeno; pues la existencia de la cosa que aparece no es de este modo suprimida, 

como en el verdadero idealismo, sino que se indica solamente que, por medio de los 

sentidos, no podemos, en modo alguno, conocer lo que esta existencia de las cosas sea 

en sí misma. 

Ibídem, primera parte, § 13,observación (A 62-64) 

En él Kant contrapone el idealismo subjetivo de Hume al Idealismo trascendental que 

él defiende. Sigue el siguiente esquema: 

a) Se ha puesto de relieve, ya a partir de Descartes, que no podemos estar seguros 

de que nuestro conocimiento sea una copia fiel de la realidad tal como se creía en 

la antigüedad (realismo aristotélico) 

b) Pero ¿En qué medida es reflejo, sino total al menos parcial de ella? En un inicio se 

plantea la subjetividad de las cualidades secundarias (Descartes y Locke), pero 

más adelante se plantea también la de las cualidades primarias (Hume y Kant) 

Nuestro conocimiento es sólo de fenómenos, de lo que se muestra y es 

imposible saber si ellos reflejan en algo lo real. 

c) Hume va más allá, y plantea la imposibilidad incluso de demostrar que exista una 

realidad material como causa de nuestras ideas. Pero: ¿Implica esto que, como 

no puedo demostrar la existencia de la realidad material, acepte como única 

realidad las percepciones -como hacía Hume- (idealismo subjetivo)? 

Conclusión: Las categorías no son aplicables más allá de la experiencia, de lo dado en el 

espacio y en el tiempo, del fenómeno -lo que aparece-. Ahora esta idea implica, 

correlativamente, la idea de algo que no aparece, la idea de algo en sí. El correlato del 

objeto, considerado al margen de su relación a la sensibilidad, lo denomina Kant, "cosa 

en sí" o bien noúmeno. 

FENÓMENO Y NOÚMENO 

Sólo podemos conocer los objetos de la experiencia (fenómenos); las cosas en sí 

(noúmenos) existen pero no pueden ser conocidas. 

Ya, desde los tiempos más antiguos de la filosofía, han concebido los investigadores de 

la razón pura, fuera de los seres de los sentidos (phaenomena), los cuales constituyen el 

mundo sensible, todavía seres especiales del entendimiento (noumena), los cuales 

deberían constituir un mundo inteligible, y, puesto que identificaban el fenómeno con la 

apariencia (cosa bien perdonable en una antigüedad todavía inadecuada), concedían sólo 

realidad a los seres del entendimiento. 

De hecho, si los objetos de los sentidos los consideramos justamente como puros 

fenómenos, confesamos por esto, igualmente, que en el fondo de ellos está dada una 

cosa en sí misma, aunque no conozcamos cómo es en sí, sino solamente su ma-

nifestación, esto es, el modo como nuestros sentidos son afectados por ese algo 

desconocido. El entendimiento, pues, precisamente por lo mismo que admite 

fenómenos, confiesa también la existencia de cosas en sí mismas y, en tanto, podemos 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 26 

decir que la representación de tales seres, que están dados en el fondo de los fenómenos 

y, por tanto, son meros seres inteligibles, no sólo es admisible sino también inevitable. 

Nuestra deducción crítica no excluye, en modo alguno, tampoco, tales cosas (noumena), 

sino que limita más bien los principios de la estética de tal manera, que no se deben 

extender a todas las cosas, por lo cual se trocaría todo en puros fenómenos, sino que 

deben valer solamente para objetos de una experiencia posible. Así, pues, serán 

admitidos, por este medio, seres inteligibles, solamente con la recomendación expresa 

de esta regla, que no admite excepción alguna: que de estos seres inteligibles no 

sabemos, ni podemos saber, absolutamente nada preciso, porque nuestros puros 

conceptos del entendimiento, en tanto que intuiciones puras, no se refieren a otra cosa 

que a objetos de experiencia posible, por consiguiente, a meros seres sensibles y, en 

tanto que se les aparta de éstos, no les queda a estos conceptos la menor significación. 

Ibídem, segunda parte, § 32 (A 104-105) 

 

No es ningún problema aceptar la existencia de la cosa en sí como supuesto que se 

haya detrás del fenómeno a condición de saber que es completamente inaccesible al 

conocimiento humano: incognoscible. No ha de servir de excusa aceptarlo como un 

supuesto para hacer un uso ilegítimo, no empírico, de nuestras categorías. 

 

2.4.7 LA DIALÉCTICA TRASCENDENTAL: ¿ES POSIBLE LA METAFÍSICA COMO 

CIENCIA? 

Objetivos. Son dos: 

1. Análisis del funcionamiento y la naturaleza de la Razón. Continúa con el conocimiento 

intelectual pero en este caso la facultad implicada es la razón. 

2. Determinar si es posible el conocimiento metafísico (extender el conocimiento más allá 

de la experiencia) Si la metafísica puede ser o no una ciencia. 

La Razón es la facultad que permite conectar (relacionar) unos juicios con otros 

buscando unificar los conocimientos del Entendimiento. 

Encontramos en el conocimiento intelectual dos facultades con dos niveles de unificación 

diferentes: 

 Noúmeno   Fenómeno 

  (Lo que no se muestra)      (Lo que se muestra) 

          "Cosa en sí" 

      (Es un supuesto)     



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 27 

Facultad Unifica los Mediante los Función Objetivo 

Entendimiento fenómenos juicios formular juicios Pensar / conocer los 

objetos 

Razón juicios razonamientos conectar unos juicios 

con otros 

Ordenar el conocimiento 

bajo principios 

2.4.7.1 Usos posibles de la razón. 

Existen dos usos posibles: 

A) Uso lógico o formal. 

a) Es una labor analítica (a priori, sólo por meros conceptos), no nos proporciona 

ningún nuevo conocimiento, sólo es el proceso de ordenación del conocimiento. 

b) Reduce la enorme variedad de juicios a un número reducido de principios. 

c) Son cadenas de razonamientos que van buscando cada vez juicios más generales, 

y en último extremo lo más universal e incondicionado (lo absoluto) 

 

La razón busca encontrar juicios cada vez más generales, capaces de abarcar una 

multiplicidad de juicios particulares sirviendo a éstos de fundamento. 

Veamos un ejemplo: 

Sea el juicio: "Todos los alumnos de bachillerato necesitan alimentarse" 

Yo puedo fundamentarlo en un juicio de carácter más general mediante un razonamiento 

o silogismo como el siguiente: 

 P1: "Todos los seres humanos necesitan alimentarse" 

 P2: "Todos los alumnos de bachillerato son seres humanos" 

___________ 

 C: Por lo tanto, "Todos los alumnos de bachillerato necesitan alimentarse" 

 

De igual manera podemos hacer lo mismo con el juicio que ha servido de fundamento al 

anterior buscando una generalidad aun mayor: 

P1: "Todos los animales necesitan alimentarse" 

 P2: "Todos los seres humanos son animales" 

___________ 

 C: Por lo tanto, "Todos los seres humanos necesitan alimentarse" 

Y de igual manera: 

P1: "Todos los seres vivos necesitan alimentarse" 

 P2: "Todos los animales son seres vivos" 

___________ 

 C: Por lo tanto, "Todos los animales necesitan alimentarse" 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 28 

Cada juicio que aparece como fundamento va apareciendo como conclusión de un 

silogismo que tiene como fundamento un juicio de mayor grado de generalidad. 

Él último juicio engloba una muchísima mayor cantidad de juicios que el primero y es 

más incondicionado, pues, hemos pasado de ser "alumno de bachillerato", a ser "ser 

humano", a ser "animal" o a ser "ser vivo". 

 

Absoluto 

Sofisma 

 

 

Relativo 

Lo incondicionado 

 

Seres vivos 

Animales 

Seres humanos 

Alumnos de bachillerato 

 

M
á
s 

g
en

er
a
l 

M
en

o
s 

co
n

d
ic

io
n

a
d
o
 

 

En esa búsqueda forma las ideas trascendentales o conceptos puros de la Razón: 

a) El mundo como la totalidad de... los fenómenos naturales. 

b) El yo como la totalidad de... los fenómenos psíquicos. 

c) Dios como la... causa de unos y otros tipos de fenómenos. 

Hay dos posibles usos de estas ideas trascendentales, uno legítimo y otro ilegítimo: 

Uso legítimo: 

a) Cuando dirigen la Razón en su proceso de unificación. 

b) Pretenden alcanzar la unidad suprema del conocimiento. 

c) Como principios reguladores: horizonte que se busca pero que se sabe que es 

inalcanzable. 

Ahora, hay una tendencia inevitable de la razón a hacer un uso ilegítimo, un uso real: 

"El resultado de todas las tentativas dialécticas de la razón pura no sólo confirma lo que 

ya demostramos en la analítica, que todas las referencias que pretenden rebasar el 

campo de la experiencia posible son falaces y carentes de fundamento, sino que nos 

enseña, a la vez, lo siguiente: que la razón humana posee una tendencia natural a 

sobrepasar ese campo; que las ideas trascendentales son tan naturales a la razón como 

las categorías al entendimiento, si bien con la diferencia de que, mientras aquellas nos 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 29 

conducen a la verdad, (…) las primeras producen una simple ilusión, pero una ilusión 

que es irresistible y apenas neutralizable por medio de la crítica más severa" 

Crítica de la Razón Pura, A644, B722 

B) Uso puro o real. 

Consiste en tomarlos como objetos reales (cuando sólo son ideas o conceptos puros), en 

hacer afirmaciones sobre ellos: es lo que Kant denomina ilusión trascendental. 

El error consiste en aplicar las categorías de forma ilegítima. El uso real de la razón 

aplica las categorías (que son lo que nos permite conocer los objetos) no a intuiciones 

empíricas sino a conceptos puros de la razón de los que no tenemos experiencia (no son 

objetos de experiencia posible) Por lo tanto, es imposible la metafísica como ciencia. 

2.4.7.2 Ilusión trascendental y disciplinas metafísicas. 

La ilusión trascendental da lugar a errores específicos en cada una de las tres disciplinas 

de la metafísica tradicional: 

a) La psicología racional postula la existencia de una sustancia individual o alma 

y trata de estudiar su naturaleza, propiedades y relaciones con el cuerpo. Tiene 

su origen en los paralogismos, es decir, en falsos silogismos que llevan a 

afirmar la existencia de un ser pensante como sustancia (alma) y a hacer 

afirmaciones sobre su libertad, inmortalidad o simplicidad. 

b) La cosmología racional, la teoría general del cosmos o sobre la totalidad del 

mundo que pretende estudiar su naturaleza y leyes provoca las antinomías. 

Éstas consisten en afirmar dos juicios dogmáticos, uno como tesis y otro como 

antítesis, cuando ambos pueden aceptarse. Son cuatro y plantean 

respectivamente si el universo es eterno o tuvo un inicio, si fue creado o no, si es 

fruto de causas o el azar y si es simple o compuesto. 

c) La teología racional, sobre la existencia de un ser supremo del que se puede 

demostrar su existencia y conocer su esencia mediante argumentos racionales. 

Provoca el ideal de la razón pura que se concreta en las distintas pruebas sobre 

la existencia de dios hechas por los distintos filósofos y que Kant se encarga de 

desbaratar. 

2.4.7.3 La metafísica como crítica de la razón pura. 

Ya que la metafísica no puede ser una ciencia, la única función posible para la 

metafísica, según Kant, es el constituirse en una crítica de la razón pura mostrando 

sus límites e impidiendo esa tendencia natural e inevitable que nos arrastra hacia la 

ilusión trascendental. 

2.4.8 CONCLUSIONES DE LA CRÍTICA DE LA RAZÓN PURA. 

Se planteaba la pregunta: ¿Qué puedo conocer?, desde una doble perspectiva 

trascendental y crítica, veamos cómo ha quedado contestada esta pregunta: 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 30 

a) Análisis trascendental: ¿Cómo es posible el conocimiento de hechos? Principios a partir 

de los cuales éste es posible. 

A partir de la síntesis entre dos elementos: 

i) Las intuiciones sensibles procedentes del exterior, del objeto. 

ii) Las estructuras a priori que el sujeto impone a tales intuiciones:  

 - En el conocimiento sensible las intuiciones puras (espacio y tiempo). 

 - En el conocimiento intelectual los conceptos puros (categorías). 

b) Análisis crítico: ¿Hasta dónde es posible el conocimiento de objetos?. Determinar los 

límites del conocimiento. 

El conocimiento objetivo solamente tiene lugar en la aplicación de las categorías a los 

fenómenos. 

Las doctrinas metafísicas al aplicar las categorías más allá de los fenómenos (de la 

experiencia) no proporcionan conocimiento objetivo. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 31 

2.5 ¿Qué debo hacer? : La Crítica de la Razón Práctica. 

2.5.1 INTRODUCCIÓN. 

La Razón tiene dos vertientes o funciones: 

a) La Razón teórica: centrada en el conocimiento de hechos (cómo son las cosas, el 

conocimiento de la Naturaleza) 

b) La Razón práctica: centrada en el conocimiento moral (cómo debe ser la conducta 

humana). No cómo es de hecho, no los motivos que impulsan a obrar a los seres humanos 

(esto lo estudiarían las ciencias) sino los principios que deben regir la acción moral. 

Tendríamos el siguiente esquema: 

Función Disciplina Estudia el A través de Ejemplos Lenguaje  

Teórica Ciencia Ser Juicios El oro es dúctil Descriptivo 

Práctica Ética Deber ser Imperativos Sé sincero Prescriptivo 

 La actividad racional no se limita al conocimiento de objetos también necesita conocer 

cómo se ha de obrar: cómo ha de ser su conducta. 

La pregunta que se plantea es: ¿Qué he de hacer?, se trata de determinar qué principios 

deben regir mi acción moral (lo que supone determinar cuáles son las condiciones que 

hacen posible la acción moral). 

2.5.2 PLANTEAMIENTO GENERAL DE LAS TEORÍAS ÉTICAS ANTERIORES A KANT. 

Se definen como éticas teleológicas o finalistas, pero también como éticas materiales 

porque nos indican qué es lo que debemos hacer para obrar correctamente. Veamos su 

planteamiento general: 

a) Toda ética teleológica parte de la idea de que existen bienes, es decir, cosas buenas para 

el ser humano, y por lo tanto, comienza por plantearse cuál será el bien supremo para el ser 

humano, su fin último. Recordemos, en Aristóteles era la felicidad y en Epicuro el placer. 

b) Los actos serán buenos o malos en función de que nos acerquen o nos alejen de su 

consecución (alcanzar el fin perseguido). 

c) Para alcanzar ese fin, y guiar nuestros actos, establece unas normas o preceptos, de ahí 

que se denominen éticas materiales (ya que poseen un contenido). Ejemplos de estas 

normas serían: "Nada en demasía", "Disfruta de los bienes naturales y necesarios y evita 

los que no son ni naturales ni necesarios". 

2.5.3 CRÍTICA DE KANT A LAS ÉTICAS MATERIALES. 

 ¿Puedo estar yo seguro de mi acción moral si no está regida por principios que sean 

universales?, ¿Pueden ser universales los principios de una ética material? 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 32 

a) Toda ética material es empírica y por lo tanto A POSTERIORI. 

Sus preceptos están extraídos de la experiencia, construidos a partir de generalizaciones 

hechas a partir de ella. 

Por experiencia sabemos que "buscamos el placer y huimos del dolor" o que "el exceso o 

el defecto" a la larga produce sufrimiento e infelicidad. 

 Por basarse en la experiencia sus preceptos nunca podrán ser necesarios y universales, 

puesto que nunca podemos obtener de la experiencia un juicio estrictamente universal 

(siempre será contingente) 

Sólo podrían ser universales si se obtuvieran a priori, con independencia de la experiencia. 

b) Toda ética material es teleológica y por lo tanto HIPOTÉTICA. 

Persiguen un fin y los preceptos son un requisito para poder alcanzarlo: 

- Si sigues el imperativo "Nada en demasía" entonces  “Serás feliz" 

- Si sigues el imperativo "Disfruta de los bienes naturales y necesarios y evita los que no 

son ni naturales ni necesarios" entonces "Obtendrás placer". 

- Si sigues el imperativo "No luches contra tu destino" entonces "Seguirás al logos". 

El problema reside en que lo que se ha establecido como fin último (que es lo que 

determina la validez de los preceptos) al estar derivado de la experiencia no es universal, 

la prueba es que no todos coinciden en el mismo, y por lo tanto tiene un carácter 

hipotético, condicional: los preceptos sólo son válidos si lo es el fin, algo que ignoramos
4
. 

Los preceptos no pueden estar condicionados, sino que deben ser incondicionados, es 

decir, absolutos o categóricos. 

c) Toda ética material es no es autónoma es por lo tanto HETERÓNOMA. 

Para que podamos considerar una acción como moral, la voluntad ha de ser autónoma, es 

decir, sometida a su propia ley, y no heterónoma, es decir, determinada por objetos o fines 

exteriores. Por ejemplo, cuando una acción no es buena por sí misma sino por el placer o 

la utilidad que reporta, es decir, por sus consecuencias. 

Nada puede determinar (condicionar) a la voluntad en su obrar ésta ha de ser totalmente 

autónoma e independiente de todo fin empírico. 

Las éticas materiales prescriben principios externos a la propia voluntad, en ellas el sujeto 

no se da la ley a sí mismo sino que viene determinada desde fuera (por el objeto: bien 

supremo que se persigue) Los principios han de ser internos, provenir de su propia 

estructura. 

                                                 

4
 Sólo si el fin fuera el verdadero la formulación del condicional sería verdadera, es decir, la acción sería 

realmente buena. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 33 

Sólo si encontramos aquello que sea capaz de determinar a la voluntad a obrar a partir de 

sí misma (será la razón) y en virtud de sus propios principios habremos dado con la raíz 

de un auténtico principio moral. 

Solamente así se habrá encontrado la base para una moral universal que afecta a todos por 

igual, no en virtud de fines, sino por la estructura misma de la facultad que lleva al ser 

humano a la acción que es la voluntad. 

2.5.4 CARACTERÍSTICAS DE LA ÉTICA FORMAL KANTIANA. 

 ¿Cómo establecer una ética con valor universal válida para todos los individuos? 

Partiendo de la crítica a las éticas materiales hecha por Kant podemos deducir las 

características de su ética. Éstas son: 

1. Ha de ser a priori: Para poder ser universal. Esto sólo puede ocurrir si está 

fundamentada en algo que todos tengamos en común: La estructura del sujeto 

(análogamente a las estructuras a priori del conocimiento
5
) Ha de buscar la forma 

que determine sus preceptos morales de manera que éstos sean universales. 

1. Sus principios deben ser categóricos: Para poder ser absolutos e 

incondicionados. Por lo tanto no ha de tener en cuenta ni fines, ni 

circunstancias ni consecuencias. 

2. Ha de ser autónoma: Ha de estar fundamentada en la propia estructura del 

sujeto sin plantearse fines exteriores. Será la ley moral la que determine que es 

bueno y malo y no al revés. 

3. Ha de ser formal: Es decir, vacía de todo contenido empírico. Esto significa que: 

a. No establece ningún bien o fin que haya de ser perseguido. 

b. No nos dice lo qué hemos de hacer sino cómo debemos de actuar, la 

forma en que debemos obrar. Así la moral no depende de qué se haga 

sino de la forma en que se haga. 

2.5.5 ANÁLISIS DE LA ACCIÓN MORAL. 

La moral kantiana se concreta a través de las siguientes preguntas: 

1. ¿Cómo debemos actuar? : Debemos obrar de buena voluntad. 

La bondad de una acción no hay que buscarla en ella misma (en su contenido) sino en 

la voluntad con que se ha hecho (forma) Según Kant no es tan importante lo que se 

hace como la voluntad (intención) con la que eso se hace. Por ejemplo entregar un 

regalo como contenido puede parecer una buena acción pero se puede hacer desde las 

peores intenciones. 

                                                 

5
 Igual que el conocimiento válido es aquél en el que el sujeto imponía forma (las categorías) a las 

intuiciones empíricas (materia que le proporcionaba la sensibilidad) 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 34 

2. ¿Cuándo nuestra voluntad es buena? 

La buena voluntad es aquella que actúa por respeto al deber (incondicional) sin 

razones diferentes del cumplimiento del deber o la sujeción a la ley moral
6
. Esta Ley 

moral es universal y no tiene contenido concreto: es el imperativo categórico. 

3. ¿Qué significa actuar por deber? 

Significa el sometimiento a la ley no por la utilidad, interés o la satisfacción que su 

cumplimiento pueda proporcionarnos, sino por respeto a la misma. Para ilustrarlo 

Kant pone el siguiente ejemplo de imperativo moral: "No se debe cobrar precios 

abusivos". Al fijar el precio de sus productos un comerciante lo puede hacer de 

diferentes formas: 

a) Conforme al deber. Lo hace pero de cara a la consecución de un fin: 

asegurarse la clientela. 

b) Por deber. Considera que ese es su deber: su acción no es un medio para 

conseguir un fin, sino que es un fin en sí misma, algo que debe hacerse por 

sí. Esto es obrar de buena voluntad: creer y aceptar la ley sin otro interés 

que su cumplimiento. 

c) Contrario al deber. Es cuando cobra precios abusivos. 

Valor moral de una acción: para que una acción tenga valor no basta con actuar 

conforme al deber sino que hay que actuar por deber. El móvil es lo que importa: que 

sea por deber, meramente por el principio del querer. 

4. ¿Cuándo actuamos por deber?  

Cuando actuamos como seres racionales. La buena voluntad actúa por deber cuando 

actúa de un modo universal, o sea, de acuerdo con una máxima universalizable 

(válida no sólo para mí, sino también para los demás) 

 Es la conciencia moral la que dicta la acción: la razón determina a la 

voluntad a obrar porque comprende que ese imperativo se ajusta a la forma que 

hace de él una norma universal y necesaria, y de esta manera la acepta. 

Autonomía moral: El que obra por puro respeto al deber y no obedece a otra ley que 

la que le dicta su conciencia moral, es -como ser racional o persona moral- su propio 

legislador (sino sería esclavo del fin que persigue) Se determina a sí mismo sin ningún 

principio o fin externo. 

5. ¿Cuál es la forma que debe determinar toda ley moral o imperativo? 

La buena voluntad de actuar por deber adopta la FORMA de mandato o de un 

imperativo cuya fórmula suprema es aquella en que se expresa la universalidad más 

absoluta: el imperativo categórico. 

                                                 

6
 La ley o el deber de la que aquí se habla no proviene del Estado, la religión o ninguna otra instancia 

externa sino de uno mismo, de nuestra propia conciencia: autonomía moral. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 35 

2.5.6 EL IMPERATIVO CATEGÓRICO. 

Es la fórmula que permite deducir todas las máximas de donde provienen nuestras 

acciones morales pero no su CONTENIDO sino su FORMA universal. Es, por lo tanto, 

el principio formal de todas ellas, y de todos los deberes y la expresión de la ley 

moral misma. 

Posee un carácter categórico pues ha de tener un valor absoluto e incondicionado a 

diferencia de las éticas materiales en las que tenían un carácter hipotético y 

condicionado. 

IMPERATIVO MORAL 

Cada hombre actúa moralmente cuando lo hace como si legislara para todos los demás 

hombres; por eso el hombre no es un medio sino un fin. 

Pues todos los seres racionales están sujetos a la ley de que cada uno de ellos debe 

tratarse a sí mismo y tratar a todos los demás, nunca como simple medio, sino siempre al 

mismo tiempo como fin en sí mismo.(...) 

La moralidad consiste, pues, en la relación de toda acción con la legislación, por la cual 

es posible un reino de los fines. Mas esa legislación debe hallarse en todo ser racional y 

poder originarse de su voluntad, cuyo principio es, pues, no hacer ninguna acción por 

otra máxima que ésta, a saber: que pueda ser la tal máxima una ley universal y, por 

tanto, que la voluntad, por su máxima, pueda considerarse a si misma al mismo tiempo 

como universalmente legisladora. (...) 

La necesidad práctica de obrar según ese principio, es decir, el deber, no descansa en 

sentimientos, impulsos e inclinaciones, sino sólo en la relación de los seres racionales 

entre sí, en la cual la voluntad de un ser racional debe considerarse siempre al mismo 

tiempo como legisladora, pues si no, no podría pensarse como fin en sí mismo. La razón 

refiere, pues, toda máxima de la voluntad como universalmente legisladora a cualquier 

otra voluntad y también a cualquier acción para consigo misma, y esto no por virtud de 

ningún otro motivo práctico o en vista de algún provecho futuro, sino por la idea de la 

dignidad de un ser racional que no obedece a ninguna otra ley que aquella que él se da a 

sí mismo.  (...) 

La moralidad es la condición bajo la cual un ser racional puede ser fin en sí mismo; 

porque sólo por ella es posible ser miembro legislador en el reino de los fines. 

Fundamentación de la metafísica de las costumbres, B 74-77 

Kant proporciona tres formulaciones del imperativo categórico, éstas son: 

1. Cuando afecta a los deberes para consigo mismo: 

"Obra sólo según una máxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se torne 

universal" 

2. Cuando afecta a los deberes con los demás: 

"Obra como si la máxima de tu acción debiera tornarse por tu voluntad, ley universal de 

la naturaleza" 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 36 

3. Cuando hace referencia a la universalidad del imperativo mismo: 

"Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en la persona de 

cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y nunca solamente como un 

medio" 

Podemos observar que las diferentes formulaciones no establecen ninguna norma 

concreta (contenido) sino la FORMA que ha de poseer cualquier norma concreta 

(máxima) de nuestras acciones. 

2.5.7 LIMITACIONES DE LA ÉTICA KANTIANA. 

Se derivan de su carácter formal. 

Obrar por deber es obrar por respecto al sentimiento del deber, independientemente de 

condiciones, circunstancias, intereses e inclinaciones. Según Kant el deber no es sino 

exigencia del cumplimiento de la ley moral, ante la cual las pasiones, los apetitos e 

inclinaciones callan. 

Por lo tanto debemos hacer en cada caso particular aquello que nuestras máximas 

universalizables nos indiquen independientemente de las consecuencias de su 

aplicación. Una actitud, tan absoluta e incondicional, puede ser en muchas ocasiones 

contraproducente, por ejemplo ante la máxima "Sé sincero". 

2.5.8 POSTULADOS DE LA RAZÓN PRÁCTICA. 

La Crítica de la Razón Pura había puesto de manifiesto la imposibilidad de la 

metafísica como ciencia, es decir, como conocimiento objetivo del mundo en su 

totalidad, del alma y de Dios. Pero éstos son temas de interés fundamental para el 

destino del ser humano. 

Kant nunca negó la inmortalidad del alma o la existencia de Dios (él defiende una 

postura agnóstica) sólo la posibilidad de un conocimiento objetivo de ellos. El lugar 

adecuado para plantearse estos temas no es la razón teórica sino la razón práctica: la 

libertad, la inmortalidad del alma y la existencia de Dios son postulados de la 

razón práctica. 

Un postulado es algo que no es demostrable pero que es un supuesto necesario como 

condición de la moral misma: dan sentido a la acción moral y nos la hace concebir 

como posible. 

2.5.8.1 La libertad. 

La exigencia moral de obrar por deber supone la libertad, la posibilidad de obrar por 

respeto al mismo venciendo las inclinaciones, deseos, etc. Se debe poder elegir entre 

actuar por deber (desinteresadamente) y actuar interesadamente. 

A diferencia del mundo natural regido por la necesidad, el mundo de la razón 

práctica está regido por la libertad. 



El Idealismo trascendental: I. Kant (1724-1804) 37 

2.5.8.2 La inmortalidad. 

La razón nos ordena aspirar a la virtud, es decir, la concordancia perfecta y total de 

nuestra voluntad con la ley moral; esta perfección es inalcanzable en una existencia 

limitada, su realización sólo es posible en un proceso indefinido e infinito, es decir, la 

inmortalidad. 

La dificultad de obrar justamente siempre nos hace suponer, tener la esperanza, de que 

nuestra alma será inmortal y así alargar el proceso por el cual acabemos pudiendo ser 

justos en todos y cada una de nuestras acciones: la posibilidad de seguir mejorando. Así 

la inmortalidad aparece como una garantía de la posibilidad de un progreso 

indefinido de la virtud. 

2.5.8.3 Dios. 

La disconformidad que encontramos en el mundo entre el Ser y el Deber Ser exige la 

existencia de Dios como realidad en quien Ser y Deber Ser se identifican y en quien 

se da la unión perfecta entre virtud y felicidad. Éste aparece así como garantía de que 

la virtud y la felicidad han de coincidir finalmente. Nos da la esperanza de poder 

alcanzar esa meta, pues es el ejemplo donde esa identificación entre voluntad y ley 

moral se produce plenamente. 

2.5.8.4 Conclusiones. 

Los postulados son una fe racional. No son algo demostrable o cognoscible sino 

supuestos, objetos de simple creencia. Su función es: 

1. Dan sentido al esfuerzo moral. 

2. No permiten decir "yo sé", pero hacen verosímil que se pueda decir "yo 

quiero". 

 

 



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 38 

3 EL IDEALISMO ABSOLUTO: G. W. F. HEGEL (1770-1831). 

3.1 Introducción. 

3.1.1 CONSECUENCIAS DE LA FILOSOFÍA KANTIANA. 

Se convierte en un punto de referencia insoslayable para sus sucesores pero también en 

un obstáculo porque había sido una filosofía crítica que, al haber marcado los límites del 

conocimiento, había eliminado las pretensiones metafísicas de un conocimiento 

absoluto. 

Sus sucesores inmediatos - Juan G. Fitche (1762-1814), Friedrich Wilhelm Joseph von 

Schelling (1775-1854) y Hegel- no están dispuestos a someterse a esos límites que 

intentan superar por todos los medios en una clara pasión metafísica. 

3.1.2 HEGEL: DATOS BIO-BIBLIOGRÁFICOS. 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) nació en la ciudad 

alemana de Stuttgart. Admirador de la revolución francesa y la 

antigüedad griega, comparte el espíritu de la Ilustración. 

Su obra más importante la Fenomenología del Espíritu (1807) pasa 

por ser el último gran sistema filosófico, en el que confluyen y se 

conjugan prácticamente todas las filosofías anteriores. 

3.1.3 OBJETIVOS Y FORMA DE ENTENDER LA FILOSOFÍA EN HEGEL. 

a) La filosofía como sistema: Explicar la realidad en su totalidad. 

Su pretensión es constituir un sistema filosófico: un sistema deductivo en el que partiendo 

de un principio podamos deducir todas las categorías y de ellas todo el conocimiento. 

Parte de la necesidad de pensar la relación entre los dos grandes conceptos que la filosofía 

anterior había establecido: 

1. La Naturaleza (el objeto en términos kantianos), que había sido el objeto principal 

de investigación en los griegos. 

2. El Espíritu (el sujeto en términos kantianos), que había sido el tema de reflexión 

filosófico central a partir de la modernidad -Descartes-. 

Desarrollar un sistema implica pensar la unidad interna y la conexión entre uno y otro de 

modo que quepa elaborar una teoría unitaria, total y cerrada sobre la realidad en su 

totalidad. 

 Para ello hay que superar las dificultades planteadas por el sistema kantiano el cual 

había generado un conjunto de escisiones entre sujeto y objeto que parecían 

insuperables. 

b) La filosofía como saber absoluto: Como ciencia. 



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 39 

En Aristóteles la filosofía era filo (amor o tendencia)- sofía (sabiduría), es decir, tendencia 

al saber. Algo a lo que se aspira pero inconformistamente nunca se alcanza. 

En Kant la filosofía quiere ser saber absoluto pero al reconocer sus límites adopta el papel 

de crítica, es decir, su principal función es marcar sus propios límites. 

En Hegel la filosofía no ha de ser tendencia al saber sino saber absoluto, sin ningún tipo 

de límites. 

3.2 Crítica a la teoría del conocimiento de Kant. 

a) Crítica a la crítica del conocimiento de la filosofía moderna. 

A lo largo de la modernidad ha sido rasgo común de todos los filósofos, para evitar caer 

en contradicciones, ambigüedades o paradojas, el de realizar una tarea previa a toda 

investigación, la de realizar una crítica del conocimiento: analizar el instrumento del 

conocer, el poder de la razón. 

La expresión máxima de esa tarea queda reflejada en la filosofía de Kant al establecer unos 

límites definidos al conocimiento. Este modo de proceder es, al entender de Hegel, un 

error que ha tenido como consecuencia la renuncia a la posibilidad de un conocimiento 

absoluto. 

CRÍTICA A KANT  

Desconfiar del conocimiento presupone concebirlo, erróneamente, como un simple 

medio.  

Es natural pensar que, en filosofía, antes de entrar en la cosa misma, es decir, en el 

conocimiento real de lo que es en verdad, sea necesario ponerse de acuerdo previamente 

sobre el conocimiento, considerado como el instrumento que sirve para apoderarse de lo 

absoluto o como el medio a través del cual es contemplado. Parece justificada esta 

preocupación, ya que, de una parte, puede haber diversas clases de conocimiento, una de 

las cuales se preste mejor que las otras para alcanzar dicho fin último, pudiendo, por 

tanto, elegirse mal entre ellas; y, de otra parte, porque siendo el conocimiento una 

capacidad de clase y alcance determinados, sin la determinación precisa de su naturaleza 

y sus límites captaríamos las nubes del error, en vez del cielo de la verdad. (...)  

No obstante, si el temor a equivocarse infunde desconfianza hacia la ciencia, la cual se 

entrega a su tarea sin semejantes reparos y conoce realmente, no se ve por qué no ha de 

sentirse, a la inversa, desconfianza hacia esta desconfianza y abrigar la preocupación de 

que este temor a errar sea ya el error mismo. En realidad, este temor presupone como 

verdad, apoyando en ello sus reparos y sus consecuencias, no sólo algo, sino incluso 

mucho que habría que empezar por examinar si es verdad o no. Da por supuestas, en 

efecto, representaciones acerca del conocimiento como un instrumento y un médium, así 

como también una diferencia entre nosotros mismos y ese conocimiento; pero, sobre 

todo, presupone el que lo absoluto se halla de un lado y el conocimiento de otro, como 

algo para sí y que, separado de lo absoluto, es, sin embargo, algo real; presupone, por 

tanto, que el conocimiento, que, al ser fuera de lo absoluto es también, indudablemente, 

fuera de la verdad, es sin embargo verdadero, hipótesis con la que lo que se llama temor 

a errar se da a conocer más bien como temor a la verdad.  

Fenomenología del espíritu, introducción 



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 40 

b) Desde Kant es imposible elaborar una teoría absoluta y total sobre la realidad en 

su integridad. 

Según Hegel en Kant el orden de la realidad está dividido, en consonancia con la 

naturaleza y el alcance de la razón humana, teniendo que dejar un ámbito inalcanzable a su 

poder, y por ende, incognoscible. La distinción entre noúmeno y fenómeno lleva a una 

serie de dualismos paradójicos: 

Escisiones Kantianas 

Ámbito del sujeto 

(Espíritu) 

Fenómeno Conocer 

(Teoría del conocimiento) 
Conocimiento Saber 

   fuera de lo absoluto fuera de la 

verdad 

Ámbito del objeto 

(Naturaleza) 

Noúmeno Ser 

(Ontología) 
Lo absoluto La Verdad 

 

El conocimiento al estar fuera de lo absoluto está también fuera de la verdad, puesto que 

según Hegel, sólo lo absoluto es verdadero y viceversa. Este planteamiento kantiano es 

sólo un momento en la evolución del mismo conocimiento que ha de ser superado. El 

miedo al error de la crítica moderna ha sido en realidad un miedo a la verdad. 

c) La crítica del conocimiento ha de basarse en la propia experiencia de la conciencia. 

Ese error común de la crítica moderna, que limitaba la posibilidad de un conocimiento 

absoluto, es la aceptación acrítica de la representación del conocimiento como 

instrumento y medio: no se puede conocer el instrumento del conocer sin antes no 

ponerse a conocer. Su planteamiento oculta una falacia, intentar analizar el conocimiento 

como si pudiéramos hacer ese análisis con algo que no sea el conocimiento mismo. Como 

si pudiéramos salirnos de él para poder evaluarlo. 

Para hacer una crítica al saber es necesario utilizar un criterio interno al mismo (no 

se puede conocer antes de "conocer": externo). Ese criterio interno a la conciencia es su 

propio movimiento, su experiencia: un método crítico inmanente. 

3.3 La concepción de la dialéctica. 

3.3.1 COMO MÉTODO CRÍTICO INMANENTE. 

El criterio interno hemos dicho que es el propio movimiento de la conciencia, su 

experiencia. Veamos como sucede en el proceso del conocimiento: 

 



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 41 

Tesis 

(Simplicidad) 

Hay primero un momento de verdad, la conciencia del objeto: En sí, y tras 

él: 

Antítesis 

(Escisión) 

Negación 

Hay un momento de saber, la conciencia del sujeto: Para sí .Entra en crisis 

la verdad del "en sí". La conciencia sabe algo -el en sí-, pero éste es también 

el en sí para la conciencia, con lo que aparece la ambigüedad de ese algo 

verdadero. "La reflexión de la conciencia en sí misma, una representación 

no de un objeto, sino sólo de su saber de aquél primero". 

Síntesis 

(Reconciliación) 

Ahora, tras saber que ese en sí es solamente para ella el objeto ya no es el 

mismo -tras el saber el objeto pasa a ser otro y hay un nuevo momento de 

verdad, un nuevo objeto: el ser para ella de ese en sí. El objeto con el saber 

cambia, deja de ser el en sí para convertirse en la conciencia en un objeto 

que es en sí solamente para ella: lo verdadero es el ser para ella de ese en 

sí. Este es su nuevo objeto, y por lo tanto, un nuevo momento de verdad. 

 

El movimiento continúa en pasos sucesivos buscando anular las diferencias. 

El criterio de crítica del saber es inmanente, interno a la propia conciencia y al propio 

conocimiento: 

"La conciencia es, conciencia del objeto y conciencia de sí misma; conciencia de lo que 

es para ella verdadero y conciencia de su saber de ello. Y en cuanto ambas son para ella 

misma, ella misma es su comparación; es para ella misma si su saber del objeto 

corresponde o no a éste" 

Es la conciencia de que todo ello sucede en ella lo que la hace superadora de las 

dicotomías kantianas. 

3.3.2 ESTRUCTURA DIALÉCTICA DEL CONOCIMIENTO. 

El movimiento de la conciencia, y por tanto del conocer, tiene una estructura dialéctica: 

i) El conocimiento es un proceso constituido por una sucesión de distintos momentos que 

siguen el esquema anteriormente descrito. 

Tesis  Descubres una verdad, conoces algo. Momento ingenuo: crees que es tal 

como lo conoces. Este es el objeto. 

Antítesis Descubres que entre el objeto y tu saber acerca de él hay un desajuste. 

Pérdida de la ingenuidad: tu saber se muestra problemático. No es el objeto, 

es mi saber del objeto. 

Síntesis Descubres que es sólo tu verdad de ello. Esta nueva verdad te permitirá 

seguir ahondado para poder eliminar la diferencia entre la verdad (el objeto) 

y tu saber de ella (sujeto) Es la forma de darse en objeto en mí. 



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 42 

ii) No es un esquema aplicado exteriormente es un proceso inmanente: Es la misma 

actividad del conocer la que lleva a ese esquema de sucesión de tríadas. 

iii) El motor de la dialéctica es la negatividad: El conocimiento avanza negándose. El 

avance se produce porque hay contradicciones (desajuste entre objeto y sujeto), 

diferencias que hay que superar pero éstas no se eliminan sino que se articulan y 

reconcilian manteniendo lo positivo de cada una de ellas. 

iv) La clave está en entender que aquello que un momento dado es un todo queda 

convertido en un momento, pero no queda negado sino articulado. 

3.3.3 ESTRUCTURA DIALÉCTICA DE LA REALIDAD: DE LA RAZÓN ABSTRACTA 

KANTIANA A LA RAZÓN HISTÓRICA HEGELIANA. LA FENOMENOLOGÍA. 

La Fenomenología del Espíritu de Hegel fundamenta y describe el acceso a lo absoluto. 

Es la expresión de la posibilidad de superar las escisiones kantianas y a la vez la 

afirmación del carácter dialéctico, no sólo del conocimiento sino también, de la realidad. 

i) La filosofía tiene por objeto a lo absoluto pero es imposible alcanzarlo de manera 

inmediata a través de una intuición intelectual. Lo absoluto sólo se alcanza al final de 

un laborioso proceso: la fenomenología pretende conducir a la conciencia humana al saber 

absoluto. 

ii) Historicidad de la Razón: el camino que ha de recorrer cada conciencia no es otro 

que el mismo que ha recorrido el Espíritu de la Humanidad. Éste es un desarrollo 

histórico, no como en Kant dónde la Razón es una razón abstracta. En Hegel la razón es 

una razón que se desenvuelve en la historia. 

iii) El camino está constituido por una serie de etapas que ya están recorridas y se 

identifican con momentos históricos determinados. Todas son necesarias y el paso de 

una a otra es dialéctico. 

iv) Parte de la conciencia en su estado más rudo, ya en ella está lo absoluto pero sólo 

como telos inmanente, como aspiración, porque lo absoluto es resultado: El resultado del 

fin del recorrido. 

v) La alineación se interpreta de la siguiente manera: El sujeto (Espíritu) se aliena en 

objeto (Naturaleza) para autoconocerse: lo absoluto (autoconciencia) 

vi) El motor es el desajuste que estructuralmente existe entre sujeto y objeto. El 

desarrollo de la historia -y del conocimiento- es la lucha por reconciliar esas 

diferencias tendiendo a la identidad entre ambos. 

vii) El movimiento acaba cuando todas las diferenciaciones posibles se han agotado: 

Entonces todo aparece ordenado desde lo más simple. Es el momento de la identidad 

total que se alcanza en la total reducción del objeto en el sujeto: idealismo absoluto: la 

razón es totalmente constitutiva de la realidad, y saca de sí misma todo lo que conoce, que 

es todo lo real: el orden de lo real y de lo racional se identifican. 



El Idealismo absoluto: G.W.F. Hegel 43 

viii) Al final la filosofía accede al conocimiento absoluto y no sólo porque llega a saber 

la totalidad de lo real, sino porque además sabe cada cosa "en relación al todo y 

formando parte del todo". 

3.4 Influencias hegelianas en la obra de Marx. 

Si bien reinterpretados, hay dos elementos de la filosofía hegeliana que influirán en la 

filosofía de Marx. Estos son: 

a) El trasladar la razón como sujeto del conocimiento del plano abstracto, en el que 

hasta ahora se había situado, al plano histórico. El análisis del conocimiento no se puede 

realizar de un modo abstracto e intemporal es imprescindible recurrir a su desarrollo en la 

historia para poder ser entendido. La historia como elemento que nos permite entender 

la evolución y la constitución del conocimiento humano, y por lo tanto, también 

realizar su crítica. 

b) La dialéctica como modo de compresión y conocimiento de la realidad. Pero no sólo 

tiene un valor gnoseológico, también posee un valor ontológico: la concepción dialéctica 

de la realidad.  

Entienden, conocimiento y realidad, como procesos dinámicos que se desarrollan en la 

historia. Lo esencial es que lo negativo, las contradicciones y los límites que 

observamos tanto en la realidad, como en el conocimiento, no son algo inútil o 

desechable sino que forman parte consustancial a ellos y constituyen el motor de su 

dinamismo. 

La historia, así como el conocimiento y la realidad, tienen un sentido definido y es la 

superación de esos límites, de esas diferencias. Esa superación no se hará por la vía de 

eliminarlos sino en el sentido de comprenderlos e integrarlos en el conjunto del proceso 

como pasos dolorosos pero necesarios. 


