
FILOSOFÍA II: HISTORIA DE LA FILOSOFÍA 

CRÉDITO III: PENSAMIENTO CONTEMPORÁNEO 

 

SEGUNDA PARTE: 
LA CRISIS DE LA RAZÓN ILUSTRADA (I): 

IRRACIONALISMO, VITALISMO, NIHILISMO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Índice 2 

1 CONTEXTO HISTÓRICO Y FILOSÓFICO: 1.850-1900 ........................................................... 4 

1.1 CONTEXTO ECONÓMICO-POLÍTICO ............................................................................................. 4 
1.2 CONTEXTO FILOSÓFICO .............................................................................................................. 4 

1.2.1 Los filósofos de la sospecha ................................................................................................. 4 
1.2.2 El vitalismo ........................................................................................................................... 5 

1.3 INFLUENCIAS .............................................................................................................................. 5 
1.3.1 La influencia de Schopenhauer ............................................................................................ 5 

2 BIOGRAFÍA ..................................................................................................................................... 7 

3 ETAPAS DE SU PENSAMIENTO. OBRAS ................................................................................ 12 

3.1 INTRODUCCIÓN ........................................................................................................................ 12 
3.2 LA GENEALOGÍA COMO MÉTODO .............................................................................................. 12 
3.3 EL ESTILO AFORÍSTICO ............................................................................................................. 13 
3.4 ETAPAS .................................................................................................................................... 13 

3.4.1 Período romántico .............................................................................................................. 13 
3.4.2 Período ilustrado o positivista ............................................................................................ 14 
3.4.3 La filosofía de Zaratustra ................................................................................................... 16 
3.4.4 Crítica de la cultura occidental .......................................................................................... 17 

4 LO APOLÍNEO Y LO DIONISIACO: LA FILOSOFÍA COMO VISIÓN TRÁGICA DEL 

MUNDO .................................................................................................................................................... 19 

4.1 ¿QUÉ ES LA REALIDAD Y CÓMO SE PUEDE CONOCER O "CAPTAR"? ........................................... 19 
4.2 LO APOLÍNEO Y LO DIONISIACO ................................................................................................ 19 

4.2.1 Sobre el origen de tal dualidad .......................................................................................... 21 
4.3 EL SENTIDO DE LO TRÁGICO: EL VALOR "COMPRENSIVO" DE LA TRAGEDIA .............................. 22 
4.4 EL MUNDO COMO "JUEGO TRÁGICO" ........................................................................................ 22 

5 EL GIRO SOCRÁTICO DE LA FILOSOFÍA GRIEGA: EL HOMBRE INTUITIVO Y EL 

HOMBRE RACIONAL ........................................................................................................................... 23 

5.1 LA OPOSICIÓN ENTRE LO SOCRÁTICO Y LO DIONISIACO ............................................................ 23 
5.2 LA OPOSICIÓN ENTRE LA FORMA INTUITIVA (ARTÍSTICA) Y LA FORMA CONCEPTUAL (RACIONAL) 

DE COMPRENSIÓN DE LA REALIDAD ........................................................................................................ 23 
5.3 DOS MODOS DE "ESTAR" EN EL MUNDO: EL HOMBRE INTUITIVO Y EL HOMBRE RACIONAL ....... 24 
5.4 ¿QUÉ ES LA VERDAD? A PARTIR DE SÓCRATES Y PLATÓN ....................................................... 26 

6 LA FILOSOFÍA DEL SER Y LA FILOSOFÍA DEL DEVENIR .............................................. 27 

6.1 LA FILOSOFÍA DEL SER: LA ONTOLOGÍA TRADICIONAL ............................................................ 27 
6.1.1 Desenmascaramiento de esta postura: análisis axiológico ................................................ 27 

6.2 LA FILOSOFÍA DEL DEVENIR: LA FILOSOFÍA DE NIETZSCHE ..................................................... 28 
6.3 CRÍTICA GENEALÓGICA DE LA FILOSOFÍA DEL SER .................................................................. 28 

6.3.1 Sócrates, Platón y la razón en la filosofía .......................................................................... 28 
6.3.2 Dos errores graves en la filosofía ...................................................................................... 29 
6.3.3 Tesis contra la ilusoria distinción entre mundo verdadero y mundo aparente .................. 30 
6.3.4 La verdad a partir de Nietzsche .......................................................................................... 31 

7 LA MUERTE DE DIOS Y EL NIHILISMO ................................................................................ 32 

7.1 LA MUERTE DE DIOS: EL SIGNIFICADO DE LA EXPRESIÓN ......................................................... 32 
7.2 GENEALOGÍA: LAS CAUSAS QUE HAN TRAÍDO LA MUERTE DE DIOS .......................................... 33 
7.3 CONSECUENCIAS: EL ÚLTIMO HOMBRE Y EL NIHILISMO ........................................................... 34 

7.3.1 Actitudes ante la muerte de Dios ........................................................................................ 34 
7.3.2 Origen y sentido del nihilismo ............................................................................................ 34 

7.3.2.1 ¿Qué significa? ........................................................................................................................ 34 
7.3.2.2 Origen y causas ....................................................................................................................... 34 
7.3.2.3 Consecuencias: Posibilidades que abre ................................................................................... 35 
7.3.2.4 El papel del filósofo ................................................................................................................ 35 

7.4 LAS TRES METAMORFOSIS ........................................................................................................ 35 
7.4.1 Primera: El espíritu se convierte en camello ..................................................................... 37 
7.4.2 Segunda: El camello se convierte en león .......................................................................... 37 



Índice 3 

7.4.3 Tercera: El león se convierte en niño ................................................................................. 37 

8 CRÍTICA A LA MORAL Y A LA RELIGIÓN: LA FILOSOFÍA DEL MARTILLO ............ 39 

8.1 INTRODUCCIÓN ........................................................................................................................ 39 
8.1.1 La moral platónico-cristiana como contranaturaleza ........................................................ 39 
8.1.2 La base filosófica de la moral contranaturaleza es el platonismo ..................................... 39 
8.1.3 Es necesario un análisis de la genealogía del triunfo de estas ideas morales ................... 39 

8.2 CRITICA DE LA MORAL ............................................................................................................. 40 
8.2.1 Entorno a lo bueno y lo malo: la moral de los señores y la moral de los esclavos ............ 40 

8.2.1.1 Etimología y genealogía de lo bueno y lo malo ...................................................................... 40 
8.2.1.2 La moral de los señores y la moral de los esclavos ................................................................. 41 
8.2.1.3 La inversión cristiana de los valores: Lo bueno y lo malvado ................................................. 41 

8.2.2 Análisis y crítica de la conciencia moral ............................................................................ 44 
8.2.3 Crítica de los ideales ascéticos ........................................................................................... 46 

8.3 CRITICA DE LA RELIGIÓN .......................................................................................................... 47 

9 LA PROPUESTA NIETZSCHEANA ........................................................................................... 48 

9.1 LA INTERPRETACIÓN NIETZSCHEANA DE LA REALIDAD: LA VOLUNTAD DE PODER ................... 48 
9.1.1 El Ser como devenir y su interpretación como perspectiva ................................................ 48 
9.1.2 El ser humano como pluralidad de instintos (perspectivas) en continua lucha entre sí ..... 48 
9.1.3 El nuevo sentido de la "verdad" como lo favorable a la vida ............................................. 48 
9.1.4 La voluntad de poder como voluntad de apariencia........................................................... 49 
9.1.5 La voluntad de poder como creación de nuevos valores .................................................... 49 
9.1.6 La voluntad de poder como donación de sentido ............................................................... 49 

9.2 EL SUPERHOMBRE .................................................................................................................... 49 
9.2.1 El Superhombre es aquel que realiza su verdadera esencia existencial: la voluntad de 

poder 49 
9.2.2 El rasgo aristocrático del superhombre ............................................................................. 50 
9.2.3 La vida como "experimento" .............................................................................................. 50 
9.2.4 El Superhombre como genio, espíritu libre y filósofo venidero.......................................... 50 

9.3 EL ETERNO RETORNO ............................................................................................................... 53 
9.3.1 La fugacidad del instante frente a  la metafísica de la eternidad: negación de toda 

trascendencia .................................................................................................................................... 53 
9.3.2 Visión cíclica del tiempo: la aceptación de lo positivo y de lo negativo ............................ 53 

 

 



Contexto histórico y filosófico: 1.850-1900 4 

1 CONTEXTO HISTÓRICO Y FILOSÓFICO: 1.850-1900 

Son años de profundas modificaciones tanto en la estructura de la sociedad como del 

mundo de las ideas. 

1.1 Contexto económico-político 

Durante ellos se desarrolla el modelo de capitalismo industrial, se reparte el mundo 

siguiendo los presupuestos colonialistas que llevan a la explotación de otros territorios en 

la búsqueda de materias primas. Unificación de Alemania que toma preponderancia en el 

panorama europeo. El fracaso de la revolución de 1848 aumenta la reacción y lleva a la 

sociedad europea a un refuerzo de los sistemas de control social, basados 

fundamentalmente en un refuerzo de la policía y el ejército. 

1.2 Contexto filosófico 

1.2.1 LOS FILÓSOFOS DE LA SOSPECHA 

Si desde Descartes los filósofos saben que es necesaria la duda porque las cosas no son 

tal como aparecen, hasta Marx, Freud y Nietzsche no se duda de la conciencia misma. 

Toman en consideración una dimensión de la conciencia humana que no había sido 

tematizada en la filosofía anterior: su capacidad de fabulación y de autoengaño 

consciente, lo que se ha llamado "falsa conciencia". 

La pregunta de la crítica moderna es ¿Cuándo uso correctamente la razón, la conciencia? 

en la idea de evitar los errores y tener un conocimiento fiable. 

Estos filósofos no sólo se plantean su fiabilidad -en el sentido de haber sido utilizada 

correctamente- sino además cuestionan sus intenciones: ¿Ésta se utiliza siempre de 

buena fe, desinteresadamente o podemos dudar de ella? 

Los tres dudan de la conciencia y los tres inventan un método de análisis para interpretar 

las fábulas o los mitos que la propia conciencia crea. Se busca la interpretación del 

sentido de las creaciones culturales -filosofía, religión, arte, etc.- en el análisis de la 

relación entre lo que la conciencia expresa en estos productos y lo que está latente y 

simulado detrás de lo manifiesto -recordar Freud en la interpretación de los sueños, el 

inconsciente, los actos fallidos, etc.-. 

Esquema general de los filósofos de la sospecha 

General Marx Nietzsche  Freud 

Lo expresado Ideología Lo racional Lo consciente  

Enmascara Enmascara enmascara enmascara 

    

Lo latente Intereses de clase Lo irracional Lo inconsciente  

Método de Análisis Materialismo Histórico La Genealogía  Psicoanálisis 



Contexto histórico y filosófico: 1.850-1900 5 

1.2.2 EL VITALISMO 

El pensamiento de Nietzsche es muy singular, sin embargo se puede encuadrar junto con el 

de otros filósofos como el francés Henri Bergson (1.859-1.941) y el español José Ortega 

y Gasset (1.883-1.955) en la corriente del vitalismo. Los rasgos generales de este 

movimiento son: 

a) Reacción contra la metafísica hegeliana y el cientificismo de Compte. 

Es una reacción contra el racionalismo e idealismo de Hegel y la absolutización de la 

ciencia llevada a cabo por el positivismo de August Compte como única manera de 

entender el mundo. 

b) Exaltación de la vida y las fuerzas irracionales frente a la cultura. 

Expresa una exaltación de la vida como forma de entender el ser humano y su crítica de 

los valores culturales como encubridores del verdadero ser del ser humano. En sus 

autores hay una pluralidad de influencias, crítica a la religión, pensamiento evolucionista, 

etc. 

c) Ensayos de estilo intuitivo frente a obras sistemáticas. 

Al escribir sus obras más que una organización sistemática recurren a la exposición y el 

análisis de determinados temas con el apoyo de una amplia cultura que hace ganar en 

brillantez lo que se pierde en rigor sistemático. Se trata más del desarrollo de intuiciones 

en forma de ensayos que de obras expositivas sistemáticas. 

1.3 Influencias 

Ejercen una influencia notable el pensamiento de Schopenhauer a 

través de su obra El mundo como voluntad y representación -de 

tono pesimista- y el pensamiento evolucionista de Darwin. 

1.3.1 LA INFLUENCIA DE SCHOPENHAUER 

Arthur Schopenhauer (1788- 1860) se consideraba a sí mismo 

como el único discípulo verdadero de Kant, sostenía que el mundo en su apariencia 

fenoménica es esencialmente nuestra representación de él, que nos viene dada por 

percepciones de los sentidos ordenadas según las categorías de causalidad; pero en su 

realidad más íntima el mundo es voluntad de vivir, ansia ciega y sin otra que finalidad que 

procrear y perdurar en el ser.  Por lo tanto considera lo irracional como algo que está por 

debajo de la razón, que es lo más profundo y lo que nos fuerza a razonar. 

Kant Schopenhauer 

Fenómeno Representación (racional) Captada por los sentidos y categorizada por el 

Entendimiento. 

  manifestación 

Noúmeno Voluntad (irracional) Ansia ciega de vivir y perpetuarse 



Contexto histórico y filosófico: 1.850-1900 6 

Pesimismo vital: muy influido por la filosofía oriental, de la que era buen conocedor, 

sostiene que la existencia es deseo y dolor y que la única forma de liberación es suspender 

todos los deseos logrando así una especie de nirvana vacío. 

Schopenhauer influirá en temas del pensamiento nietzscheano como el de la voluntad, la 

preponderancia de los instintos sobre la inteligencia, la importancia del arte y, sobre todo, 

de la música, su consideración peyorativa de la mujer, la visión cíclica del devenir y un 

pesimismo frente a la realidad contra el que reaccionará Nietzsche. 



Biografía 7 

2 BIOGRAFÍA 

“Yo conozco mi destino. Un día mi nombre irá unido a algo formidable: el recuerdo de 

una crisis como jamás la ha habido en la tierra, el recuerdo de la más profunda colisión 

de conciencia, el recuerdo de un juicio pronunciado contra todo lo que hasta el presente 

se ha creído, se ha exigido, se ha santificado. Yo no soy un hombre: yo soy dinamita. Y 

a pesar de esto, estoy muy lejos de ser un fundador de religiones. Las religiones son cosa 

de la plebe. Tengo necesidad de lavarme las manos, después de haber estado en contacto 

con hombres religiosos... Yo no quiero «creyentes»; creo que soy demasiado maligno 

para creer en mí mismo. Yo no hablo jamás a las masas... Tengo un miedo espantoso de 

que algún día se me declare santo. Se adivinará la razón por la que yo publico este libro 

antes, tiende a evitar que se cometan abusos conmigo. Yo no quiero ser tomado por un 

santo; preferiría que se me tomara por un bufón... Quizá soy un bufón... Y a pesar de 

esto «o mejor, no a pesar de esto, pues hasta ahora no hay nada más embustero que un 

santo», a pesar de esto, la verdad habla en mí. Pero mi verdad es terrible, pues hasta el 

presente, lo que ha sido llamado verdad es la mentira. -Transmutación de todos los 

valores: he aquí mi fórmula para un acto de suprema autognosis de la humanidad, acto 

que en mí se ha hecho carne y genio. Mi destino ha querido que yo fuera el primer 

hombre decente; ha querido que yo me ponga en contradicción con miles de años. Yo 

fui el primero en descubrir la verdad, por el hecho de que yo fui el primero en sentir -en 

oler- la mentira como mentira... Mi genio se encuentra en mis narices. Yo contradigo 

como jamás se ha contradicho, y, sin embargo, soy lo contrario de un espíritu que dice 

no. Yo soy un alegre mensajero como no lo ha habido nunca, y conozco tareas que son 

de tal altura, que el concepto ha faltado hasta el presente. Sólo a partir de mí existen de 

nuevo esperanzas. Con todo esto, yo soy también necesariamente el hombre de la 

fatalidad. Pues cuando la verdad entra en lucha con la mentira milenaria tendremos 

conmociones como jamás las hubo, una convulsión de temblores de tierra, un 

desplazamiento de montañas y de valles, tales como nunca se han soñado. La idea 

política quedará entonces completamente absorbida por la lucha de los espíritus. Todas 

las combinaciones de poderes de la vieja sociedad habrán saltado por los aires, porque 

todas estaban basadas en la mentira. Habrá guerras como jamás las hubo en la tierra. 

Solamente a partir de mí existe en el mundo la gran política.” 

Ecce homo, Por qué soy un destino, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 123-124 

1844 día 15 de Octubre. Friedrich Wilhelm Nietzsche 

nace en Röcken, ciudad alemana cercana a Leizpig. Su 

padre y sus dos abuelos eran pastores protestantes. 

1849 (5 años). Muere su padre y la familia -compuesta 

por su madre, su hermana dos años menor que él, una 

abuela y dos tías- se traslada a Naumburgo donde realizó 

sus estudios primarios y secundarios, en un ambiente 

familiar piadoso. De carácter serio y retraído, cumplía 

sus obligaciones religiosas escrupulosamente y, aunque 

aprendió a hablar bastante tarde, dio pronto muestras de 

precocidad. 

1858-64 (14-20 años). Continúa sus estudios en Pforta, y adquirió una sólida formación 

humanística basada en el estudio de las lenguas y la cultura clásica, lo que le orientaría 

hacia la filología. Era brillante en todas las materias excepto en matemáticas. Tenía gran 

sensibilidad para la música, tocaba muy bien el piano. 



Biografía 8 

1864 (20 años). Pasa a la Universidad de Bonn a estudiar teología y filología clásica. Su 

madre esperaba que, siguiendo la tradición familiar, también fuera pastor protestante, pero 

Nietzsche se opone a esa idea. 

1865 (21 años). Se traslada a la Universidad de Leizpig -siguiendo los pasos de su 

profesor y helenista, Ritschl-. Es en esta época cuando lee El mundo como voluntad y 

representación de Schopenhauer (1788-1861), que influirá en muchos aspectos de su 

pensamiento. En febrero de este año se sitúa su discutida infección sifilítica. 

1868 (24 años). En Marzo sufre una caída del caballo. También a ella se atribuye influjo 

de sus dolencias posteriores. Conoce a Richard Wagner (1813-1883) al que admiró 

durante algún tiempo por su espíritu libre. En los temas de su música (dioses y héroes de 

la mitología germánica) veía el resurgir de los valores clásicos germánicos frente al 

cristianismo. Con él y su mujer Cósima, hija de Liszt, mantuvo una estrecha amistad 

durante unos años. Este mismo año y sin haber obtenido aún el título de Doctor es 

nombrado Catedrático Extraordinario de Filología Clásica en la Universidad de Basilea 

(Suiza). Adquiere la nacionalidad suiza. 

1870 (26 años). En Agosto se enrola voluntariamente como enfermero en la guerra 

franco-prusiana. Enferma él mismo gravemente de disentería y faringitis diptérica y en 

Octubre vuelve a Basilea. 

1871 (27 años). Publica su primera obra importante El nacimiento de la tragedia, que 

desagradó a los filólogos contemporáneos y Nietzsche empezó a perder prestigio entre sus 

colegas, lo que repercutió en una disminución de alumnos. No obstante, siguió algún 

tiempo en la enseñanza, aunque con licencias temporales por razones de salud. Desde los 

doce años sufría fuertes dolores de cabeza, debido quizás a trastornos de la vista, lo que 

dificultaba el trabajo de leer y escribir. 

1873-76 (29-32 años). A partir de 1873 estos problemas se agravan impidiéndole un 

trabajo regular y continuo. Publica las Consideraciones intempestivas, cuatro escritos en 

los que critica la cultura alemana contemporánea. Empieza a decepcionarle la música de 

Warner al comprobar como resurgen los temas cristianos más decadentes en sus óperas -

como en "Parsifal"- y hay en ellas un tono nacionalista. Romperá definitivamente con él 

en 1878. 

1879 (35 años). Por problemas de salud abandona definitivamente la enseñanza. A partir 

de aquí su vida será la de un solitario vagabundo por Europa siempre en busca de la luz y 

el sol, con la afición a la vida al aire libre. Sólo podía pensar paseando, y el aire libre será 

también el símbolo de su filosofía. 

“- Quien sabe respirar el aire de mis escritos sabe que es un aire de altura, un aire fuerte. 

Es preciso estar hecho para ese aire, de lo contrario se corre el peligro no pequeño de 

resfriarse en él. El hielo está cerca, la soledad es inmensa - ¡más que tranquilas yacen 

todas las cosas en la luz! ¡con qué libertad se respira!, ¡cuántas cosas sentimos por 

debajo de nosotros! - La filosofía, tal como yo la he entendido y vivido hasta ahora, es 

vida voluntaria en el hielo y en las altas montañas - búsqueda de todo lo problemático y 

extraño en el existir, de todo lo proscrito hasta ahora por la moral. Una prolongada 

experiencia, proporcionada por ese caminar en lo prohibido, me ha enseñado a 

contemplar las causas a partir de las cuales se ha moralizado e idealizado hasta ahora, de 

un modo muy distinto a como tal vez se desea: se me han puesto al descubierto la 

historia oculta de los filósofos, la psicología de sus grandes nombres. - ¿Cuánta verdad 



Biografía 9 

soporta, cuánta verdad osa un espíritu?, esto se fue convirtiendo cada vez más, para mí, 

en la auténtica unidad de medida. El error (-el creer en el ideal-) no es ceguera, el error 

es cobardía... Toda conquista, todo paso adelante en el conocimiento es consecuencia 

del valor, de la dureza consigo mismo, de la limpieza consigo mismo... yo no refuto los 

ideales, ante ellos, simplemente, me pongo los guantes... Nitimur in vetitum: bajo este 

signo vencerá un día mi filosofía, pues hasta ahora lo único que se ha prohibido siempre, 

por principio, ha sido la verdad.- ” 

Ecce homo, Prólogo, 3. Madrid: Alianza, 1984 pág. 16-17 

Vivirá de la pensión que le conceda la Universidad y de las rentas del patrimonio familiar, 

pero siempre en estrechez, alojándose en pequeñas pensiones, pasando frío. No puede ni 

beber ni fumar, por su estado de salud. Toma gran cantidad de medicamentos. Irá de un 

lado para el otro, unas veces en la montaña, otras a orillas del Mediterráneo. Sus amigos 

serán escasos pero selectos y con algunos mantendrá vínculos permanentes. Entre ellos 

Peter Gast -músico-, Jacobo Burkhardt, Edwin Rohde -historiadores-, Franz Overbeck -

teólogo-, Freud, Rilke, Taine y Strindberg. La mujer que más influyó en su vida fue, sin 

duda, su propia hermana Elisabeth, que vivió con él hasta 1882 que se casó con Föster, un 

plantador negrero y antisemita con el que se marchó a vivir al Paraguay, y al que 

Nietzsche no tiene ninguna simpatía. Estuvo interesado por Cósima Warner y enamorado 

de Lou Andreas Salomé con la que llegó a tener una excelente comunicación intelectual -

era una mujer finlandesa muy inteligente e independiente que será la que publique la 

primera biografía del filósofo-. Le pidió que se casara con él pero ella lo rechazó, este 

fracaso sentimental aumentó su aislamiento, pues también rompió definitivamente con 

ella. 

1878-1888 (34 a 44 años). Son los años en los que realizará toda su obra. Obra que, por 

otra parte será muy poco conocida y poco leída hasta casi el momento de su muerte. A 

fines de 1888 se encuentra en Turín y se muestra satisfecho de sus últimos escritos. Pasa 

las horas tocando el piano y el compositor que más interpreta es Warner. Está preparando 

su obra Voluntad de Poder que no terminó. 

“En este día perfecto en que todo madura y no sólo la uva toma un color oscuro, acaba 

de posarse sobre mi vida un rayo de sol: he mirado hacia atrás, he mirado hacia delante, 

y nunca he visto de una sola vez tantas y tan buenas cosas. No en vano he sepultado hoy 

mi año cuarenta y cuatro, me era lícito sepultarlo, - lo que en él era vida está salvado, es 

inmortal. La Transvaloración de todos los valores, los Ditirambos de Dioniso y como 

recreación el Crepúsculo de los ídolos - ¡todos regalos de este año, incluso de su último 

trimestre! ¿Cómo no había de estar agradecido a mi vida entera? Y así me cuento mi 

vida a mí mismo.” 

Ecce homo, Prólogo. Madrid: Alianza, 1984 pág. 19 

Escribe extrañas cartas a sus amigos en las que se identifica como Dionisos o como el 

mismo Dios. Llega a caerse en plena calle y en 

1889 (45 años). Lo ingresan en una clínica de Basilea en la que le diagnostican 

reblandecimiento cerebral y parálisis progresiva. Su madre lo traslada a la clínica mental 

de Jena donde permanece hasta 

1890 (46 años) que es trasladado a casa de su madre en Naumburgo y a la muerte de ésta 

a casa de su hermana en Weimar. La parálisis le impide toda comunicación. 



Biografía 10 

1900 (56 años). Después de diez años de vida prácticamente vegetativa, sin poder hablar 

ni llevar a cabo ningún otro tipo de actividad, muere de apoplejía el 25 de agosto. 

“La felicidad de mi existencia, tal vez su carácter único, se debe a su fatalidad: yo, para 

expresarme en forma enigmática, como mi padre ya he muerto, y como mi madre 

todavía vivo y voy haciéndome viejo. Esta doble procedencia, por así decirlo, del 

vástago más alto y del más bajo en la escala de la vida, este ser décadent y a la vez 

comienzo - esto, si algo, es lo que explica aquella neutralidad, aquella ausencia de 

partidismo en relación con el problema global de la vida, que acaso sea lo que me 

distingue.  Para captar los signos de elevación y de decadencia poseo un olfato más fino 

que el que hombre alguno haya tenido jamás, en este asunto yo soy el maestro par 

excellence, - conozco ambas cosas, soy ambas cosas. - Mí padre murió a los treinta y 

seis años: era delicado, amable y enfermizo, como un ser destinado tan sólo a pasar de 

largo, - más una bondadosa evocación de la vida que la vida misma.  En el mismo año 

en que su vida se hundió, se hundió también la mía: en el año treinta y seis de mi 

existencia llegué al punto más bajo de mi vitalidad, - aún vivía, pero no veía tres pasos 

delante de mí.  Entonces -era el año 1879- renuncié a mí cátedra de Basilea, sobreviví 

durante el verano cual una sombra en St. Moritz, y el invierno siguiente, el invierno más 

pobre de sol de toda mi vida, lo pasé, siendo una sombra, en Naumburgo. Aquello fue 

mi minímum: El viajero y su sombra nació entonces.  Indudablemente, yo entendía 

entonces de sombras... Al invierno siguiente, mi primer invierno genovés, aquella 

dulcificación y aquella espiritualización que están casi condicionadas por una extrema 

pobreza de sangre v de músculos produjeron Aurora. La perfecta luminosidad y la 

jovialidad, incluso exuberancia de espíritu, que la citada obra refleja, se compaginan en 

mí no sólo con la más honda debilidad fisiológica, sino incluso con un exceso de 

sentimiento de dolor.  En medio de los suplicios que trae consigo un dolor cerebral 

ininterrumpido durante tres días, acompañado de un penoso vómito mucoso, - poseía yo 

una claridad dialéctica par excellence y meditaba con gran sangre fría sobre cosas a 

propósito de las cuales no soy, en mejores condiciones de salud, bastante escalador, 

bastante refinado, bastante frío. Mis lectores tal vez sepan hasta qué punto considero yo 

la dialéctica como síntoma de décadence, por ejemplo en el caso más famoso de todos: 

en el caso de Sócrates. - Todas las molestias producidas al intelecto por la enfermedad, 

incluso aquel semiaturdimiento que la fiebre trae consigo, han sido hasta hoy cosas 

completamente extrañas a mí, he tenido que informarme por los libros acerca de su 

naturaleza y frecuencia. Mi sangre circula lentamente. Nadie ha podido comprobar 

nunca fiebre en mí.  Un médico que me trató largo tiempo como enfermo de los nervios, 

acabó por decirme: «¡No!  A los nervios de usted no les pasa nada, yo soy el único que 

está enfermo».  Imposible demostrar ninguna degeneración local en mí; ninguna 

dolencia estomacal de origen orgánico, aun cuando siempre padezco, como 

consecuencia del agotamiento general, la más profunda debilidad del sistema gástrico.  

También la dolencia de la vista, que a veces se aproxima peligrosamente a la ceguera, es 

tan sólo una consecuencia, no una causa: de tal manera que con todo incremento de 

fuerza vital se ha incrementado también la fuerza visual. - Recobrar la salud significa en 

mi una serie larga, demasiado larga de años, - también significa a la vez, por desgracia, 

recaída, hundimiento, periodicidad de una especie de décadence.  Después de todo esto, 

¿necesito decir que yo soy experto en cuestiones de décadence?  La he deletreado hacia 

delante y hacia atrás.  Incluso aquel arte afiligranado del captar y comprender en 

general, aquel tacto para percibir nuances, aquella psicología del «mirar por detrás de la 

esquina» y todas las demás cosas que me son propias no las aprendí hasta entonces, son 

el auténtico regalo de aquella época, en la cual todo se refinó dentro de mí, la 

observación misma y todos los órganos de ella.  Desde la óptica del enfermo, elevar la 

vista hacia conceptos y valores más sanos, y luego, a la inversa, desde la plenitud y 

autoseguridad de la vida rica, bajar los ojos hasta el secreto trabajo del instinto de 

décadence - éste fue mi más largo ejercicio, mí auténtica experiencia, si en algo, fue en 

esto en lo que yo llegué a ser maestro. Ahora lo tengo en la mano, poseo mano para dar 



Biografía 11 

la vuelta a las perspectivas: primera razón por la cual acaso únicamente a mí le sea 

posible una «transvaloración de los valores». - ” 

Ecce homo, Por qué soy tan sabio, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 21-23 

 



Etapas de su pensamiento. Obras 12 

3 ETAPAS DE SU PENSAMIENTO. OBRAS 

3.1 Introducción 

La tarea filosófica que propone Nietzsche tiene dos vertientes: 

a) Una vertiente negativa: de crítica de los principales conceptos de la religión, la 

filosofía y la moral que tradicionalmente habían servido para explicar el mundo en la 

cultura occidental. 

b) Una vertiente positiva: el intento de comprensión y explicación de la vida como el 

trasfondo profundo de lo que todo surge. Pero esta explicación, esta desvelación, de la 

realidad oculta para la cual Nietzsche utiliza como método la genealogía, no la hace a 

través de una exposición sistemática de sus ideas, sino siguiendo el desarrollo de unos 

temas que van surgiendo a lo largo de su obra, y entre los que pueden considerarse 

fundamentales los de la muerte de Dios, el superhombre, la voluntad de poder y el eterno 

retorno. 

Se puede seguir el hilo del proceso de elaboración progresiva de sus ideas, de forma que 

cada una de sus obras prefigura, en cierto modo, a la siguiente hasta llegar a lo que él 

mismo considera una exposición completa de su pensamiento: Así habló Zaratustra. 

“- Entre mis escritos ocupa mi Zaratustra un lugar aparte. Con él he hecho a la 

humanidad el regalo más grande, que hasta ahora ésta ha recibido. Este libro, dotado de 

una voz que atraviesa milenios, no es sólo el libro más elevado que existe, el auténtico 

libro del aire de alturas -todo el hecho «hombre» yace a enorme distancia por debajo de 

él-, es también el libro más profundo, nacido de la riqueza más íntima de la verdad, un 

pozo inagotable al que ningún cubo desciende sin subir lleno de oro y de  bondad. No 

habla en él un «profeta», uno de esos espantosos híbridos de enfermedad y de voluntad 

de poder denominados fundadores de religiones. Es preciso ante todo oír bien el sonido 

que sale de esa boca, ese sonido alciónico, para no ser lastimosamente injustos, con el 

sentido de su sabiduría. «Las palabras más silenciosas son las que traen la tempestad. 

Pensamientos que caminan con pies de paloma dirigen el mundo-»” 

Ecce homo, Prólogo, 4. Madrid: Alianza, 1984 pág. 17 

En las obras posteriores a ésta, la crítica de la cultura occidental se agudiza. Y se pueden 

considerar como el desarrollo del aspecto más negativo de su filosofía. 

3.2 La genealogía como método 

La genealogía es método que utilizará con frecuencia sobre todo en sus últimas obras. Se 

trata de explicar el origen psicológico de conceptos que representan ideales como 

derecho, verdad, santidad, etc. Nietzsche encuentra que en casi todos los casos se puede 

explicar su origen desde lo contrario de lo que expresan - por ejemplo, el derecho tendrá 

su origen en el provecho propio, la verdad en el instinto de falsificación, de engaño, la 

santidad en un trasfondo poco santo de instintos y rencores. 



Etapas de su pensamiento. Obras 13 

3.3 El estilo aforístico 

Utilizado sobretodo a partir de su tercera etapa consiste en frases o pequeños párrafos que 

intentan transmitir una intuición casi siempre a través del análisis psicológico o la 

metáfora de forma similar a Heráclito. De hecho la enfermedad ocular, así como los 

trastornos nerviosos y gástricos, que serán también frecuentes, le impiden escribir 

demasiado tiempo seguido. 

3.4 Etapas 

Se sigue la división que ha realizado Eugen Fink en su obra La filosofía de Nietzsche 

(Madrid: Alianza Editorial, 1982):  

3.4.1 PERÍODO ROMÁNTICO 

Es la época en la que se encuentra bajo la influencia de Schopenhauer y Wagner, y 

también de la filosofía griega, de la que, como filólogo, ha llegado a ser un profundo 

conocedor. La valoración que de ésta hace, y que mantendrá a lo largo de toda su obra 

posterior, es muy positiva respecto de los presocráticos, a los que llama filósofos 

trágicos, y en particular de Heráclito con el que tiene algunas concomitancias, y muy 

negativa respecto a Sócrates y a Platón a los que considera los destructores del 

pensamiento trágico. 

Comprende tres obras importantes: 

 El nacimiento de la tragedia en el espíritu de la música (1871) Fue escrita 

como homenaje a Ricardo Wagner a quien la dedica y quién la tomará como un 

respaldo teórico de su música. En estos momentos Nietzsche considera que la obra 

de este autor tiene la misma categoría que la tragedia antigua. En ella realiza una 

comparación entre la cultura griega presocrática y la posterior a Sócrates e 

inicia su crítica de la filosofía socrática y platónica a la que considera decadentes 

al igual que la cultura alemana contemporánea de la que, de momento, sólo se 

salva la música de Wagner. Aparecen muchas de las ideas que desarrollará en sus 

escritos posteriores.  

 Sobre  verdad y mentira en sentido extramoral (1873, publicada 

póstumamente) Nietzsche anticipa un tratamiento del problema de la verdad y la 

mentira no referido al comportamiento consciente del ser humano, y por tanto a su 

sentido moral, sino al papel que pueden jugar los conceptos y el mismo lenguaje 

al depender también de necesidades profundas e inconscientes del ser humano.  

¿De dónde surge la necesidad de hablar de LA verdad?, ¿Por qué querer fijar 

nuestras opiniones, darles objetividad, realidad a través de esa chincheta que es la 

verdad? Quizás lo que oculte tal concepto sea la búsqueda de la imposición de 

nuestras creencias, nuestra inseguridad ante ellas... 

 Las consideraciones intempestivas (1873-74) Son una crítica de la cultura 

alemana de su tiempo. Son cuatro y abordan temas distintos: 

 La primera David Strauss, confesor y escritor es un ataque a la cultura alemana, 

 a la que Nietzsche consideraba muy satisfecha de sí misma. Tras la guerra de 1870 



Etapas de su pensamiento. Obras 14 

 y el consiguiente éxito del Imperio Alemán, la cultura imperial le parece sin 

 sentido. 

“Las cuatro Intempestivas son íntegramente belicosas. Demuestran que yo no era 

ningún «Juan el Soñador», que me gusta desenvainar la espada, -acaso también que 

tengo peligrosamente suelta la muñeca. El primer ataque (1873) fue para la cultura 

alemana, a la que ya entonces miraba yo desde arriba con inexorable desprecio. Una 

cultura carente de sentido, de sustancia, de meta: una mera «opinión pública». No hay 

peor malentendido, decía yo, que creer que el gran éxito bélico de los alemanes prueba 

algo en favor de esa cultura y, mucho menos, su victoria sobre Francia.” 

Ecce homo, Las Intempestivas, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 73 

 La segunda Sobre la ventaja y la desventaja de la historia para la vida hace una 

 crítica del Método histórico que ve como síntoma de decadencia cultural. Realiza 

 un contraste entre el erudito (saber muerto, diseccionado, histórico) y el crítico 

 (saber vivo, dinámico, intempestivo). Critica el sistema educativo que busca la 

 uniformidad de las conciencias, que no enseña a vivir, a pensar, que sólo trasmite 

 conocimientos, cosas del pasado muertas y desnaturalizadas. Saber mucho y vivir 

 poco. Plantea la necesidad de una enseñanza que parta de la experiencia vital. 

“La segunda Intempestiva (1874) descubre lo que hay de peligroso, de corrosivo y 

envenenador de la vida, en nuestro modo de hacer ciencia: la vida, enferma de este 

engranaje y este mecanismo deshumanizados, enferma de la «impersonalidad» del 

trabajador, de la falsa economía de la «división del trabajo». Se pierde la finalidad, esto 

es, la cultura: el medio, el cultivo moderno de la ciencia, barbariza... En este tratado el 

«sentido histórico», del cual se halla orgulloso este siglo, fue reconocido por vez 

primera como enfermedad, como signo típico de decadencia.” 

Ecce homo, Las Intempestivas, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 73 

 La tercera  Schopenhauer como educador y la cuarta Wagner en Bayreuth trata 

 la imagen del genio como centro esencial de una cultura futura. A través del 

 genio se hace patente el fondo del mundo, de la vida. 

“En la tercera y en la cuarta Intempestivas son confrontadas, como señales hacia un 

concepto superior de cultura, hacia la restauración del concepto de «cultura», dos 

imágenes del más duro egoísmo, de la más dura autodisciplina, tipos intempestivos par 

excellence, llenos de soberano desprecio por todo lo que a su alrededor se llamaba 

Reich, «cultura», «cristianismo», «Bismarck», «éxito», Schopenhauer y Wagner o, en 

una sola palabra, Nietzsche.” 

Ecce homo, Las Intempestivas, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 73 

3.4.2 PERÍODO ILUSTRADO O POSITIVISTA 

En este período se produce un giro crítico: se aparta de la influencia de Schopenhauer y 

Wagner, despertando del sueño romántico de su veneración de los héroes, liberándose de 

influencias externas. 

“Entonces mi instinto se decidió implacablemente a que no continuasen aquel ceder ante 

otros, aquel acompañar a otros, aquel confundirme a mí mismo con otros. Cualquier 

modo de vida, las condiciones más desfavorables, la enfermedad, la pobreza. Todo me 



Etapas de su pensamiento. Obras 15 

parecía preferible a aquel indigno «desinterés» en que yo había caído, primero por 

ignorancia, por juventud, pero al que más tarde había permanecido aferrado por pereza, 

por lo que se llama «sentimiento del deber». Aquí vino en mi ayuda de una manera que 

no puedo admirar bastante, y justo en el momento preciso, aquella mala herencia de mi 

padre, - en el fondo, una predestinación a una muerte temprana. La enfermedad me sacó 

con lentitud de todo aquello: me ahorró toda ruptura, todo paso violento y escandaloso. 

No perdí entonces ninguna benevolencia y conquisté varias más. La enfermedad me 

proporcionó asimismo un derecho a dar completamente la vuelta a todos mis hábitos: 

me permitió olvidar, me ordenó olvidar; me hizo el regalo de obligarme a la quietud, al 

ocio, a aguardar, a ser paciente. ¡Pero esto es lo que quiere decir pensar! Mis ojos, por sí 

solos, pusieron fin a toda bibliomanía, hablando claro: a la filología: yo quedaba 

«redimido» del libro, durante años no volví a leer nada - ¡el máximo beneficio que me 

he procurado! - El mí-mismo más profundo, casi sepultado, casi enmudecido bajo un 

permanente tener-que-oír a otros sí-mismos (- ¡y esto significa, en efecto, leer!), se 

despertó lentamente, tímido, dubitativo, - pero al final volvió a hablar. Nunca he sido 

tan feliz conmigo mismo como en las épocas más enfermas y más dolorosas de mi vida: 

basta mirar Aurora, o El viajero y su sombra, para comprender lo que significó esta 

«vuelta a mí mismo»: ¡una especie suprema de curación! La otra no fue más que una 

consecuencia de ésta.- ” 

Ecce homo, Humano demasiado humano, 4. Madrid: Alianza, 1984 pág. 83-84 

Hay una ruptura con algunas de las ideas que había desarrollado en el período anterior 

y marca una evolución que prepara su pensamiento posterior. 

Hay dos objetivos que se plantea Nietzsche a lo largo de su obra y que aparecen aquí con 

fuerza: 

1. Disolver la inmensa estructura abstracta de conceptos y categorías sin renunciar 

a la metafísica -entendida ésta como el intento de dar respuesta a la pregunta ¿qué 

es la realidad?-. 

2. La idea de que la sabiduría, la filosofía debe situarse frente al sentido trágico e 

irracional de la vida humana: le ha de mirar a la cara, sin argucias ni ficciones, 

sin idealismos. 

Se trata de desenmascarar lo que esconden los conceptos de la metafísica, la religión, el 

arte y la moral, demostrar que tienen su origen en instintos y tendencias del ser humano 

que casi siempre se pretenden ocultar. 

“Humano, demasiado humano es el monumento de una crisis. Dice de sí mismo que es 

un libro para espíritus libres: casi cada una de sus frases expresa una victoria - con él me 

liberé de lo que no pertenecía a mi naturaleza. No pertenece a ella el idealismo: el título 

dice «donde vosotros veis cosas ideales, veo yo - ¡cosas humanas, ay, sólo demasiado 

humanas!» Yo conozco mejor al hombre. La expresión «espíritu libre» quiere ser 

entendida aquí en este único sentido: un espíritu devenido libre, que ha vuelto a tomar 

posesión de sí. El tono, el sonido de la voz se ha modificado completamente: se 

encontrará este libro inteligente, frío, a veces duro y sarcástico.” 

Ecce homo, Humano demasiado humano, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 79 

a) El giro crítico. 



Etapas de su pensamiento. Obras 16 

Si en el período anterior Nietzsche consideraba que religión (entendida a la manera 

griega), metafísica y arte eran superiores a las ciencias como medios para llegar al 

fondo del mundo, ahora condena la metafísica, la religión y el arte. La ciencia, 

entendida como reflexión crítica, pasa a ser el modo de acceso a la realidad más 

profunda. No hace referencia a la ciencia  positiva, utiliza el término en un sentido vago, 

como crítica. 

b) El trasfondo humano de los ideales: la liberación del ser humano. 

El esquema de desenmascaramiento es el siguiente: el ser humano ha colocado sobre 

su vida pesos inmensos -inclinándose ante lo sobrehumano, adorando lo que él mismo ha 

creado, pues lo sobrehumano es sólo apariencia que representa algo humano-, y se ha 

perdido como ser humano, se ha hecho esclavo. Metafísica, religión y moral son las 

formas de esclavitud a las que se ha sometido. 

Al descubrir el trasfondo demasiado humano de todo lo ideal se puede dar lugar a 

una reconversión del ser humano, un cambio de su actitud fundamental. El ser 

humano no buscará ya los fines fuera, sino dentro de sí mismo. La vida deja de estar 

sujeta a los preceptos de la moral y condicionada por un trasmundo metafísico que 

se le ocultaría tras el mundo fenoménico y se hace así libre, al no estar cohibida por 

ningún poder sobrehumano. Lo infinito ya no está por encima del ser humano como 

Dios, Ley moral y cosa en sí, sino que se descubre dentro de él mismo. 

En resumen, la liberación del ser humano de su esclavitud a ideales se realiza por una 

parte como desenmascaramiento psicológico (definiendo al ser humano como un ser 

instintivo que a partir de sus instintos crea las figuras del santo, el artista, y el sabio) 

y por otra, negando el significado de esos grandes ideales (Dios, Ley moral, cosa en sí) 

Abarca tres obras importantes: 

 Humano, demasiado humano (1878-79) trata de demostrar que la experiencia y 

los conocimientos humanos pueden ser explicados sin necesidad de supuestos 

metafísicos y plantea la cuestión moral en la línea crítica en la que la desarrollará 

posteriormente. 

 Aurora. Pensamientos sobre los prejuicios morales (1881). Desarrolla una 

crítica a la moral en términos muy próximos a los que utilizará en su último 

período. 

 La Gaya ciencia (1882). Plantea por primera vez los temas del Eterno retorno y 

la muerte de Dios. Crítica del idealismo y del cristianismo como ideología hostil 

a la vida. 

3.4.3 LA FILOSOFÍA DE ZARATUSTRA 

Es el período fundamental de la filosofía de Nietzsche, ya que en él desarrolla sus ideas 

más originales. 

La obra básica de este período: 



Etapas de su pensamiento. Obras 17 

 Así habló Zaratustra (1883-1885), es quizá su obra más poética, escrita además 

en tono profético, como una nueva Biblia. También ha sido la más leída y quizá la 

peor interpretada. 

Desde el punto de vista de la forma es también una obra difícil.  Nietzsche usa como 

recurso fundamental la metáfora, y no utiliza conceptos especulativos en la 

exposición de sus ideas, sino imágenes, por lo que la obra puede situarse a mitad de 

camino entre la poesía y la filosofía. 

Se trata de un conjunto de varios discursos simbólicos unidos por una fábula. Cada parte 

contiene una idea central: en el prólogo describe al superhombre y al último hombre. En 

la primera parte trata la muerte de Dios, en la segunda parte la voluntad de poder y en la 

tercera el eterno retorno, para Nietzsche es la idea fundamental. 

La fábula que sigue el argumento de la obra es la siguiente: Zaratustra se retira a la 

montaña al cumplir los treinta años. Allí vive con la sola compañía de dos animales: el 

águila, que simboliza el orgullo, y la serpiente que simboliza la inteligencia. Alcanza allí 

su sabiduría y decide bajar a predicarla a los seres humanos. A lo largo de su predicación 

sufre distintas vicisitudes, Zaratustra va exponiendo sus ideas fundamentales. 

3.4.4 CRÍTICA DE LA CULTURA OCCIDENTAL 

Las obras que siguieron a Así habló Zaratustra son las más críticas de todo el 

pensamiento de Nietzsche. Vuelve sobre los temas de la segunda etapa pero ahora, que ya 

ha establecido su visión de las cosas, con una intencionalidad más definida: destruir la 

visión tradicional para hacer posible el advenimiento de la suya propia. Es la filosofía 

del martillo que busca la transvaloración de todos los valores. 

“La tarea de los años siguientes estaba ya trazada de la manera más rigurosa posible. 

Después de haber quedado resuelta la parte de mi tarea que dice sí le llegaba el turno a la 

otra mitad, que dice no, que hace no: la transvaloración misma de los valores anteriores, 

la gran guerra, - el conjuro de un día de la decisión. Aquí está incluida la lenta mirada 

alrededor en busca de seres afines, de seres que desde una situación fuerte me ofrecieran 

la mano para aniquilar. - A partir de ese momento todos mis escritos son anzuelos: 

¿entenderé yo acaso de pescar con anzuelo mejor que nadie?... Si nada ha picado, no es 

mía la culpa. Faltaban los peces...” 

Ecce homo, Más allá del Bien y del mal, 1. Madrid: Alianza, 1984 pág. 107 

a) La filosofía del martillo: preparar el camino para el superhombre. 

En ellas lleva a cabo lo que llama la "filosofía del martillo". Ataca duramente la 

filosofía, la religión y la moral tradicionales, pues considera necesaria la destrucción 

de éstas para abrir caminos al proyecto creador de la existencia. Tiene que destruir al 

ser humano tal como es para que pueda venir el superhombre que es el ser que conoce la 

muerte de Dios, la voluntad de poder y el eterno retorno. 

b) La transvaloración de todos los valores. 

Continúa aquí Nietzsche utilizando como método el desenmascaramiento psicológico: 

descubrir qué se oculta tras los valores más asentados de la cultura occidental. 



Etapas de su pensamiento. Obras 18 

Para Nietzsche lo que se considera objetividad de los valores no es más que una 

proyección que el ser humano realiza pero que luego olvida. 

La vida humana es creación de valores, pero con frecuencia esto se desconoce y se 

acepta lo que la vida misma ha creado como si viniera puesto desde fuera, y así se admite 

la obligatoriedad de la ley moral de lo que resulta una autoalienación del ser humano. 

Nietzsche se propone eliminar el dogmatismo teórico de los valores, hacer ver cómo el 

ser humano crea los valores. La transmutación de todos los valores supone una inversión 

del sistema de valores dominantes que busca eliminar la autoalienación de la existencia, 

al mostrar que detrás de todos los sistemas de valores se encuentra la vida, el juego de la 

vida, la vida como voluntad de poder que gira, en eterno retorno, en el círculo del tiempo. 

Atendiendo al contenido hay sistemas de valores que son conformes a la esencia de la 

vida y otros contrarios a ella (morales de la decadencia de la vida). 

c) La vida como fuente de todos los valores: La voluntad de poder. 

El rango de una moral se define, según Nietzsche, por la manera como se ajusta a la 

voluntad de poder y hasta dónde reconoce a ésta como principio de la creación de 

valores. Para Nietzsche el problema de la moral es un problema de adecuación a la 

voluntad de poder, que es la esencia de la vida. La vida es, por lo tanto, el fundamento 

último de todos los valores, éstos sólo existen en la medida en que la vida los dicta. 

d) El nihilismo. 

Así es descrita la situación de nuestro tiempo en la que se inicia el proceso de 

autosuperación de los ideales filosóficos, religiosos y morales que había criticado en obras 

anteriores. 

Obras: 

 Más allá del bien y del mal (1886): Critica la filosofía, la religión y la moral. 

Considera a los filósofos como hombres dirigidos por prejuicios morales 

inconfesados, a los hombres religiosos como neuróticos y a los hombres morales 

como vengativos. 

 La genealogía de la moral (1887): crítica de los valores tradicionales de la 

cultura occidental. 

 Crepúsculo de los ídolos (1888): crítica de la filosofía. 

 El Anticristo (1888): crítica a la religión y en especial a la moral cristiana. 

 Ecce homo (1888): su autobiografía. 

 La voluntad de poder es su última obra inacabada. Se publicó en 1901 pero 

ordenada por los editores y no por el autor. Era su gran proyecto en el cual 

retomaba los temas del Zaratustra. 

 



Lo apolíneo y lo dionisiaco: La filosofía como visión trágica del mundo 19 

4 LO APOLÍNEO Y LO DIONISIACO: LA FILOSOFÍA COMO VISIÓN 

TRÁGICA DEL MUNDO 

Se desarrolla en su obra "El nacimiento de la tragedia" en la que parte de la descripción 

de la cultura griega utilizando dos metáforas: 

1. La contraposición entre lo apolíneo y lo dionisiaco. 

2. La "visión trágica del mundo": el mundo como "juego trágico". 

Se trata de responder a las siguientes preguntas: 

1. ¿Podemos encontrar un modelo de cultura donde se produzca una comprensión 

de la vida? (No una negación, una subyugación a ideales) 

2. ¿Es posible una comprensión así de la realidad que nos proporcione un 

"sentido"? Es decir, que nos muestre que la vida merece la pena ser vivida. 

4.1 ¿Qué es la realidad y cómo se puede conocer o "captar"? 

Se esbozan temas fundamentales de la filosofía nietzscheana: 

1. La "vida" como fondo originario y profundo del que surge todo lo concreto e 

individual (y cambiante) Mirando el fuego heraclíteo con sus formas 

individuales, cambiantes y efímeras podemos intentar comprender la unidad 

profunda de las cosas. 

2. El "arte" como la mejor forma para interpretarlo, en lugar de la ciencia o la 

filosofía. 

3. La "intuición" como método de comprensión de la "vida" que no puede ser 

captada por la razón (no es posible la captación conceptual de la misma como 

no es posible bañarse dos veces en el río heraclíteo) 

 

¿Qué es la realidad?: 

La vida que se expresa como: 

Fondo originario común: 

Lo dionisiaco 

Lo individual 

Lo apolíneo 

Modo de acceso o interpretación: El arte La ciencia, la filosofía 

Modo de compresión: La intuición El concepto 

4.2 Lo apolíneo y lo dionisiaco 

La cultura griega ha sido conducida por dos fuerzas estéticas que: 

1. Se combaten mutuamente, pero que 

2. No pueden existir la una sin la otra. (tal como los opuestos heraclíteos) 



Lo apolíneo y lo dionisiaco: La filosofía como visión trágica del mundo 20 

El punto culminante de la grandeza griega se sitúa en la tragedia que supone la fusión 

de estas dos fuerzas estéticas. Éstas son: 

 

Fuerzas estéticas Lo "apolíneo" Lo "dionisiaco" 

Religión de la que 

procede: 

Religión olímpica Religiones esotéricas: Misterios de 

Eleusis y el orfismo 

Divinidad en que se 

inspira: 

Apolo: es el dios de la belleza, el sol, 

la luz. 

Dionisos: es el dios de la vegetación, 

espíritu de la savia de las plantas y del 

jugo de los frutos del vino y la 

fecundidad animal. En su honor se 

celebran orgías en los ritos de las 

Bacantes. Es el dios Baco de los 

romanos. 

Representa: El orden, la medida, el límite, el 

equilibrio, el control. 

 

La cultura y la civilización. 

Los sueños. 

El principio de individuación. 

La desmesura, la aniquilación de la 

conciencia personal, el flujo profundo 

de la vida misma que rompe barreras e 

ignora todas las limitaciones, el 

descontrol. 

El primitivismo y la naturaleza. 

La embriaguez mística 

Refleja la unidad primordial de todo 

por encima del principio de 

individuación. 

Arte arquetípico La escultura (límite, definida en sus 

contornos) 

La música (indefinida e ilimitada) 

En la tragedia 

representada por 

La escenificación (forma escultórica) El coro (la voz anónima del destino, la 

vida, etc.) 

 

Entre Apolo y Dioniso: La obra de arte de la tragedia ática -que recoge lo que es 

apolíneo y lo que es dionisiaco- expresa, además, dos mundos y dos visiones de la vida. 

Mucho es lo que habremos ganado para la ciencia estética cuando hayamos llegado no 

sólo a la intelección lógica, sino a la seguridad inmediata de la intuición de que el 

desarrollo del arte esta ligado a la duplicidad de lo apolíneo y de lo dionisiaco: de modo 

similar a como la generación depende de la dualidad de los sexos, entre los cuales la 

lucha es constante y la reconciliación se efectúa sólo periódicamente. Esos nombres se 

los tomamos en préstamo a los griegos, los cuales hacen perceptibles al hombre 

inteligente las profundas doctrinas secretas de su visión del arte, no, ciertamente, con 

conceptos, sino con las figuras incisivamente claras del mundo de sus dioses. Con sus 

dos divinidades artísticas, Apolo y Dioniso, se enlaza nuestro conocimiento de que en el 

mundo griego subsiste una antítesis enorme, en cuanto a origen y metas, entre el arte del 

escultor, arte apolíneo, y el arte no-escultórico de la música, que es el arte de Dioniso: 

esos dos instintos tan diferentes marchan uno al lado del otro, casi siempre en abierta 

discordia entre sí y excitándose mutuamente a dar a luz frutos nuevos y cada vez más 



Lo apolíneo y lo dionisiaco: La filosofía como visión trágica del mundo 21 

vigorosos, para perpetuar en ellos la lucha de aquella antítesis, sobre la cual sólo en 

apariencia tiende un puente la común palabra "arte": hasta que, finalmente, por un 

milagroso acto metafísico de la "voluntad" helénica, se muestran apareados entre sí, y en 

ese apareamiento acaban engendrando la obra de arte a la vez dionisíaca y apolínea de la 

tragedia ática. 

Para poner más a nuestro alcance esos 

dos instintos imaginémonoslos, por el 

momento, como los mundos artísticos se-

parados del sueño y de la embriaguez; 

entre los cuales fenómenos fisiológicos 

puede advertirse una antítesis correspon-

diente a la que se da entre lo apolíneo y lo 

dionisiaco. (...) 

Esta alegre necesidad propia de la 

experiencia onírica fue expresada 

asimismo por los griegos en su Apolo: 

Apolo, en cuanto dios de todas las fuerzas 

figurativas, es a la vez el dios vaticinador. 

Él, que es, según su raíz, "el 

Resplandeciente", la divinidad de la luz, 

domina también la bella apariencia del 

mundo interno de la fantasía. (...) Pero 

esa delicada línea que a la imagen onírica 

no le es lícito sobrepasar para no producir un efecto patológico, ya que, en caso 

contrario, la apariencia nos engañaría presentándose como burda realidad -no es lícito 

que falte tampoco en la imagen de Apolo: esa mesurada limitación, ese estar libre de las 

emociones más salvajes, ese sabio sosiego del dios-escultor. (...) 

Bien por el influjo de la bebida narcótica, de la que todos los hombres y pueblos 

originarios hablan con himnos, bien con la aproximación poderosa de la primavera, que 

impregna placenteramente la naturaleza toda, despiértanse aquellas emociones 

dionisíacas en cuya intensificación lo subjetivo desaparece hasta llegar al completo 

olvido de sí. (...) 

Bajo la magia de lo dionisiaco no sólo se renueva la alianza entre los seres humanos: 

también la naturaleza enajenada, hostil o subyugada celebra su fiesta de reconciliación 

con su hijo perdido, el hombre. De manera espontánea ofrece la tierra sus dones, y 

pacíficamente se acercan los animales rapaces de las rocas y del desierto. De flores y 

guirnaldas está recubierto el carro de Dioniso: bajo su yugo avanzan la pantera y el tigre. 

(...) Cantando y bailando manifiéstase el ser humano como miembro de una comunidad 

superior: ha desaprendido a andar y a hablar y está en camino de echar a volar por los 

aires bailando. Por sus gestos habla la transformación mágica. Al igual que ahora los 

animales hablan y la tierra da leche y miel, también en él resuena algo sobrenatural: se 

siente dios, él mismo camina ahora tan estático y erguido como en sueños veía caminar 

a los dioses. 

El nacimiento de la tragedia, 1 

4.2.1 SOBRE EL ORIGEN DE TAL DUALIDAD 

Según Nietzsche "El griego conoció y sintió los horrores y espantos de la existencia, la 

carencia de sentido simbolizada por la legendaria sabiduría del sátiro Sileno: “Lo mejor 



Lo apolíneo y lo dionisiaco: La filosofía como visión trágica del mundo 22 

de todo es totalmente inalcanzable: no haber nacido, no ser, ser nada; y lo mejor en 

segundo lugar es morir pronto”" 

Para poder vivir venciendo este doloroso saber (visión trágica de la existencia) los 

griegos crearon los dioses olímpicos, viviendo la vida ellos mismos es como justifican 

la vida humana. Éstos acentúan el principio de individuación frente al fondo uniforme 

de la vida.  

De esta manera Apolo y la religión olímpica representan la forma primitiva de 

superación de los poderes titánicos de la Moira (el destino) que doblegaba la existencia 

de los seres humanos. Así significa el límite, la armonía, el equilibrio pero en el ámbito 

individual: El autodominio. 

Pero en los griegos también hay una cierta pulsión de retorno, de regresar al origen. 

De esta manera Dionisos y las fiestas báquicas representan lo amoral, la desmesura. 

Simbolizan la nostalgia y la regeneración mística de la primitiva comunión entre los 

seres humanos y la naturaleza: El descontrol. 

4.3 El sentido de lo trágico: el valor "comprensivo" de la tragedia 

La tragedia ejemplifica la verdadera naturaleza de la realidad: 

1. La tragedia como llave de comprensión. Lo trágico es un principio cósmico. El 

mundo es un juego trágico (lucha entre Apolo y Dionisos) y la tragedia es la 

llave de comprensión del mismo, revela la unidad de todo lo existente. 

2. La sabiduría trágica: la lucha entre el fondo originario del cual todo emerge y 

todo devora y el principio de individuación. La filosofía es sabiduría trágica: 

una mirada que penetra en la lucha originaria de los principios antagónicos de 

Apolo y Dionisos, visión de la batalla entre el fondo vital uniforme, que 

engendra todo y devora todo, y el reino luminoso de las figuras estables, la lucha 

eterna entre unidad e individualidad. 

4.4 El mundo como "juego trágico" 

La visión trágica del mundo nos lo representa como una realidad en la que vida y 

muerte, nacimiento y decadencia de lo finito se entrelazan, porque son sólo aspectos de 

una y la misma ola de la vida. Donde la vida, en su devenir, es el resultado de la lucha, 

la contraposición entre lo apolíneo y lo dionisiaco. 

Nietzsche identifica a Dionisos como el fondo originante del mundo, la vida misma, con 

la voluntad de Schopenhauer y posteriormente con "la voluntad de poder". 

 



El giro socrático de la filosofía griega: El hombre intuitivo y el hombre racional 23 

5 EL GIRO SOCRÁTICO DE LA FILOSOFÍA GRIEGA: EL HOMBRE 

INTUITIVO Y EL HOMBRE RACIONAL 

5.1 La oposición entre lo socrático y lo dionisiaco 

A partir de 1.886, aproximadamente, Nietzsche reduce el antagonismo entre lo apolíneo 

y lo dionisiaco a una unidad coherente quedando lo apolíneo como un momento de lo 

dionisiaco, y pasando a ser el socratismo el fenómeno contrapuesto a lo dionisiaco. 

 Le interesa más resaltar otra oposición entre dos modos de intentar comprender la 

realidad. 

  LO DIONISIACO    LO SOCRÁTICO 

    (Lo apolíneo + lo dionisiaco) 

 Con la racionalidad socrática llegará, según Nietzsche, la decadencia de la cultura 

griega y de la auténtica filosofía y comienza la época de la razón y el hombre teórico. 

 El ERROR está en sustituir: 

a) la forma intuitiva de "comprensión" de la vida (la tragedia), por 

b) la forma conceptual de "comprensión": el discurso racional, lógico, abstracto, 

teórico. 

Las oposiciones serían: 

 

Lo dionisiaco Lo socrático 

LA TRAGEDIA SÓCRATES / PLATÓN 

Forma intuitiva Forma conceptual 

Forma artística Forma científica 

INTUICIÓN CONCEPTO 

 

5.2 La oposición entre la forma intuitiva (artística) y la forma 
conceptual (racional) de comprensión de la realidad 

Nos situamos en la teoría del conocimiento de Nietzsche y nos preguntamos ¿cuál de 

estos dos modos de comprensión capta mejor, de forma más íntegra, la vida? 

Se analiza en su obra Sobre la verdad y la mentira en sentido extramoral.  



El giro socrático de la filosofía griega: El hombre intuitivo y el hombre racional 24 

 Veamos los usos que podemos hacer del lenguaje y analicemos el valor que éste 

tiene según lo utilicemos: 

1/ Las palabras se convierten en conceptos cuando adquieren un uso aplicable a una 

pluralidad de individuos, cuando dejan de referirse a una experiencia singular. 

2/ Todo concepto se forma por equiparación de casos no iguales, abandonando las 

diferencias individuales (lo más real). 

3/ El concepto es pues el residuo de una metáfora, que acaba tomándose como realidad 

objetiva. 

4/ El ser humano olvida (olvido inconsciente) que es él quien ha creado los conceptos. 

 

ANÁLISIS DEL VALOR Y EL USO DEL LENGUAJE 

INTUICIÓN PALABRA CONCEPTO 

Metáfora (aparece como un 

sortilegio que evoca una... 

“ébano” Esencia (residuo de una 

metáfora) 

Experiencia única (que es la 

apariencia) 

Lo común (resultado de abstraer 

y generalizar) 

Lo real ¿Lo real? 

Capta, comprende y expresa la 

vida: de la forma más íntegra y 

completa (rica) todo su contenido. 

Es una expresión abstraída de la 

vida (pobre) separada de todo lo 

que tiene de individual y concreto. 

 

 La oposición es gnoseológica pero se fundamenta en un giro ontológico: lo real no es 

la esencia (común) sino la apariencia (lo individual y concreto). 

Sócrates y Platón pretenden que aquello que esquematiza la vida vaciándola de contenidos 

(los conceptos) sea la auténtica realidad, cuando sólo son productos convencionales, 

invenciones humanas para poder comunicarnos. Saber para prever y conservar la 

existencia. 

El intelecto humano es un recurso de los "seres más infelices" y cumple la función de 

conservarlos en la existencia, pero al mismo tiempo les hace engañarse sobre el valor de 

la existencia. 

5.3 Dos modos de "estar" en el mundo: el hombre intuitivo y el 
hombre racional 

El concepto, la razón, permiten prever (establecer regularidades) que ha sido una gran 

ventaja evolutiva para el ser humano pero EL ERROR está en convertirlos en la verdad 

(puede estar bien el uso moderado pero no el abuso o la hipóstasis). 



El giro socrático de la filosofía griega: El hombre intuitivo y el hombre racional 25 

El miedo a la vida nos puede provocar el querer refugiarnos en ellos pero a costa de 

renunciar a ella (la  vida). 

OPOSICIÓN ENTRE EL HOMBRE INTUITIVO Y EL HOMBRE RACIONAL 

HOMBRE INTUITIVO HOMBRE RACIONAL 

Se preocupa de vivir Se preocupa de sobrevivir (existir) 

Aun a costa de su propia supervivencia 

(existencia) 

Aun a costa de no "vivir" la vida, de renunciar a 

ella. 

 

Allí donde el hombre intuitivo (valiéndose de la intuición y gracias al arte puede  llegar a 

comprender la vida mejor que el científico) predomina consigue configurar una cultura y 

establecer un dominio del arte sobre la vida. 

Allí donde el hombre conceptual (guiado por los conceptos y las abstracciones no puede 

conocer las cosas como son) predomina, con sus instrumentos sólo consigue conjurar la 

desgracia. 

El hombre intuitivo y el hombre racional 

Hay períodos en los que el hombre racional y el hombre intuitivo caminan juntos; el uno 

angustiado ante la intuición, el otro mofándose de la abstracción; es tan irracional el 

último como poco artístico el primero. Ambos ansían dominar la vida: éste sabiendo 

afrontar las necesidades más imperiosas mediante previsión, prudencia y regularidad; 

aquél sin ver, como «héroe desbordante de alegría», esas necesidades y tomando como 

real solamente la vida disfrazada de apariencia y belleza. Allí donde el hombre intuitivo, 

como en la Grecia antigua, maneja sus armas de manera más potente y victoriosa que su 

adversario, puede, si las circunstancias son favorables, configurar una cultura y 

establecer el dominio del arte sobre la vida; ese fingir, ese brillo de las intuiciones 

metafóricas y, en suma, esa inmediatez del engaño, acompañan todas las 

manifestaciones de una vida de esa especie. Ni la casa, ni el paso, ni la indumentaria, ni 

la tinaja de barro descubren que ha sido la necesidad la que los ha concebido: parece 

como si en todos ellos hubiera de expresarse una felicidad sublime y una serenidad 

olímpica y, en cierto modo, un juego con la seriedad. Mientras que el hombre guiado por 

conceptos y abstracciones solamente conjura la desgracia mediante ellas, sin extraer de 

las abstracciones mismas algún tipo de felicidad, mientras que aspira a liberarse de los 

dolores lo más posible, el hombre intuitivo, aposentado en medio de una cultura, 

consigue ya gracias a sus intuiciones, además de conjurar los males, un flujo constante 

de claridad, animación y liberación. Es cierto que sufre con más vehemencia cuando 

sufre; incluso sufre más a menudo porque no sabe aprender de la experiencia y tropieza 

una y otra vez en la misma piedra en la que ya ha tropezado anteriormente. Es tan 

irracional en el sufrimiento como en la felicidad, se desgañita y no encuentra consuelo. 

¡Cuán distintamente se comporta el hombre estoico ante las mismas desgracias, 

instruido por la experiencia y auto- controlado a través de los conceptos! Él, que sólo 

busca habitualmente sinceridad, verdad, emanciparse de los engaños y protegerse de las 

incursiones seductoras, representa ahora, en la desgracia, como aquél en la felicidad, la 

obra maestra del fingimiento; no presenta un rostro humano, palpitante y expresivo, sino 

una especie de máscara de facciones dignas y proporcionadas; no grita y ni siquiera 

altera su voz: cuando todo un nublado descarga sobre él, se envuelve en su manto y se 

marcha caminando lentamente bajo la tormenta. 



El giro socrático de la filosofía griega: El hombre intuitivo y el hombre racional 26 

El nacimiento de la tragedia, págs. 20-21 

5.4 ¿Qué es la verdad? A partir de Sócrates y Platón 

Sócrates y Platón Captar las ideas (eidos), conocer las esencias, lo real e inmutable, lo 

universal. 

Nietzsche Sólo significa comprender el significado convencional del uso del concepto 

en una comunidad lingüística. 

 

¿Qué es la verdad? 

¿Qué es entonces la verdad? Una hueste en movimiento de metáforas, metonimias, 

antropomorfismos, en resumidas cuentas, una suma de relaciones humanas que han sido 

realzadas, extrapoladas y adornadas poética y retóricamente y que, después de un 

prolongado uso, un pueblo considera firmes, canónicas y vinculantes; las verdades son 

ilusiones de las que se ha olvidado que lo son; metáforas que se han vuelto gastadas y 

sin fuerza sensible, monedas que han perdido su troquelado y no son ahora ya 

consideradas como monedas sino como metal. 

Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, págs. 9-10 



La filosofía del ser y la filosofía del devenir 27 

6 LA FILOSOFÍA DEL SER Y LA FILOSOFÍA DEL DEVENIR 

Supone una crítica de la filosofía y más concretamente de la metafísica tradicional. 

Se desarrolla en sus obras Humano, demasiado humano, Más allá del Bien y del Mal, y El 

crepúsculo de los Ídolos. 

6.1 La Filosofía del Ser: La ontología tradicional 

La ontología tradicional distingue entre: 

 

El mundo Verdadero 

de lo Permanente 

captado por la Razón 

El mundo Aparente 

de lo Cambiante 

mostrado por los Sentidos 

 

Que tiene como consecuencia una forma de entender el Ser y el mundo que conocemos por 

los sentidos: 

1. Es una ontología estática porque considera al Ser como algo fijo e inmutable. 

2. Por otra parte, ese Ser no se deja ver tal como es en realidad en este mundo en 

donde todo es apariencia y falsedad de los sentidos. 

3. El Ser tiene un mundo propio. 

 Puesto que lo que conocemos de este mundo es irreal, debemos de buscar en el otro 

para estar así en posesión de la verdad. 

Este es un tipo de filósofo dogmático, se dedica a buscar, a "especular", por encima del 

movimiento del mundo: lo que sea el ser del mundo no lo podemos estudiar en el 

torbellino del ir y venir de esta vida, ya que ésta es para él la causa del error. 

6.1.1 DESENMASCARAMIENTO DE ESTA POSTURA: ANÁLISIS AXIOLÓGICO 

La separación entre Ser real y Ser aparente es ya un juicio valorativo sobre la vida, y 

concretamente, NEGATIVO, porque pone más peso específico en el mundo de las ideas 

(de los conceptos, que se considera el "real") que en el mundo de los sentidos (que se 

considera irreal o aparente) 

 ¿Cuál es el trasfondo oculto de las ideas de los filósofos?: 

La Metafísica y la ontología tradicionales se basan, a juicio de Nietzsche, en prejuicios de 

los filósofos contra la vida tales como el horror a la muerte, a la vejez, al cambio, a la 

procreación, etc. 

El ser humano inventa la ficción de la metafísica para escapar de la caducidad y dar a su 

existencia un significado infinito. 



La filosofía del ser y la filosofía del devenir 28 

6.2 La Filosofía del Devenir: La filosofía de Nietzsche 

No hay ningún mundo de Ideas eternas, sólo existe el mundo espacio-temporal 

experimentable por los sentidos. 

No existe un mundo aparente y un mundo verdadero, sino el devenir constante del 

Ser -la vida- creando y destruyendo el mundo. 

Justificación axiológica -también moral-: debemos negar absolutamente toda 

ontología que implique un menosprecio por la vida tal y como ella es. 

6.3 Crítica genealógica de la Filosofía del Ser 

Nos centramos en dos capítulos de su obra El crepúsculo de los Ídolos: "El problema de 

Sócrates" y "La razón en filosofía". 

6.3.1 SÓCRATES, PLATÓN Y LA RAZÓN EN LA FILOSOFÍA 

Con Sócrates se inicia la decadencia de la cultura griega porque en él se suplanta la 

seguridad de los instintos por la racionalidad. 

El resentimiento contra la vida queda expresado en la ecuación socrática: "Razón = 

Virtud = Felicidad", ello es así porque para Nietzsche la felicidad es equivalente a 

instinto. 

1 En todos los tiempos los sapientísimos han juzgado igual sobre la vida: no vale 

nada... Siempre y en todas partes se ha oído de su boca el mismo tono, - un tono lleno 

de duda, lleno de melancolía, lleno de cansancio de la vida, lleno de oposición a la vida. 

Incluso Sócrates dijo al morir: «vivir - significa estar enfermo durante largo tiempo: 

debo un gallo a Asclepio
1
 salvador». Incluso Sócrates estaba harto. - ¿Qué prueba esto? 

¿Qué indica? - En otro tiempo se habría dicho (- ¡oh, se lo ha dicho, y bien alto, y 

nuestros pesimistas los primeros!): «¡Aquí, en todo caso, algo tiene que ser verdadero! 

El consensus sapientium [consenso de los sabios] prueba la verdad.» - ¿Continuaremos 

nosotros hablando así hoy?, ¿nos es lícito hablar así? «Aquí, en todo caso, algo tiene que 

estar enfermo» - es la respuesta que nosotros damos: ¡a esos sapientísimos de todos los 

tiempos se los debería examinar de cerca primero! ¿Acaso es que ninguno de ellos se 

sostenía ya firme sobre sus piernas?, ¿acaso es que eran hombres tardíos?, ¿que se 

tambaleaban?, ¿décadents [decadentes]? ¿Acaso es que la sabiduría aparece en la tierra 

como un cuervo, al que un tenue olor a carroña lo entusiasma?... 

2 A mí mismo esta irreverencia de pensar que los grandes sabios son tipos 

decadentes se me ocurrió por vez primera justo en un caso en que a ella se opone del 

modo más enérgico el prejuicio docto e indocto: yo me di cuenta de que Sócrates y 

Platón son síntomas de decaimiento, instrumentos de la disolución griega, 

pseudogriegos, antigriegos (El nacimiento de la tragedia, 1872). Ese consensus 

sapientium [consenso de los sabios] -esto lo he ido comprendiendo cada vez mejor - lo 

que menos prueba es que tuvieran razón en aquello en que coincidían: prueba, antes 

                                                 

1
 La nota hace referencia a una cita tomada del Fedón  118 a de Platón. En Atenas era costumbre 

ofrendar un gallo a Asclepio en agradecimiento por recobrar la salud. 



La filosofía del ser y la filosofía del devenir 29 

bien, que ellos mismos, esos sapientísimos, coincidían fisiológicamente en algo, para 

adoptar - para tener que adoptar- una misma actitud negativa frente a la vida. 

10 Cuando se tiene necesidad de hacer de la razón un tirano, como hizo Sócrates, por 

fuerza se da un peligro no pequeño de que otra cosa distinta haga de tirano. Entonces se 

adivinó que la racionalidad era la salvadora, ni Sócrates ni sus «enfermos» eran libres 

de ser racionales, era de rigueur [de rigor], era su último remedio. El fanatismo con que 

la reflexión griega entera se lanza a la racionalidad delata una situación apurada: se 

estaba en peligro, se tenía una sola elección: o bien perecer o bien - ser absurdamente 

racionales... El moralismo de los filósofos griegos a partir de Platón tiene unos 

condicionamientos patológicos; y lo mismo su aprecio de la dialéctica. Razón = virtud = 

felicidad significa simplemente: hay que imitar a Sócrates e implantar de manera 

permanente, contra los apetitos oscuros, una luz diurna - la luz diurna de la razón. Hay 

que ser inteligentes, claros, lúcidos a cualquier precio: toda concesión a los instintos, a lo 

inconsciente, conduce hacia abajo... 

Crepúsculo de los ídolos, "El problema de Sócrates" 

Platón, quien considera que la idea suprema es la idea de Bien: inicia una 

interpretación moral del Ser sustituyendo la interpretación del mundo que hacían los 

filósofos presocráticos que estaba más cerca de la realidad -él excluye todo lo 

dionisiaco que considera negativo-. 

Platón fue seducido en su viaje a Egipto por los sacerdotes haciéndose extraño a la 

auténtica esencia helénica, incluyendo el moralismo y negando el tiempo. 

6.3.2 DOS ERRORES GRAVES EN LA FILOSOFÍA 

1. Se ha despreciado la información de los sentidos que nos muestran la realidad 

como devenir: 

2 Pongo a un lado, con gran reverencia, el nombre de Heráclito. Mientras que el 

resto del pueblo de los filósofos rechazaba el testimonio de los sentidos porque éstos 

mostraban pluralidad y modificación, él rechazó su testimonio porque mostraban las 

cosas como si tuviesen duración y unidad. También Heráclito fue injusto con los 

sentidos. Estos no mienten ni del modo como creen los eleatas ni del modo como creía 

él - no mienten de ninguna manera. Lo que nosotros hacemos de su testimonio, esto es 

lo que introduce la mentira, por ejemplo la mentira de la unidad, la mentira de la cosei-

dad, de la sustancia, de la duración... La «razón» es la causa de que nosotros falseemos 

el testimonio de los sentidos. Mostrando el devenir, el perecer, el cambio, los sentidos 

no mienten... Pero Heráclito tendrá eternamente razón al decir que el ser es una ficción 

vacía. El mundo «aparente» es el único: el «mundo verdadero» no es más que un 

añadido mentiroso... 

Crepúsculo de los ídolos, "La razón en la filosofía" 

En la metafísica tradicional hay una minusvaloración de la realidad de lo cambiante, 

del devenir, y el consecuente rechazo del mundo real espacio-temporal colocando en su 

lugar un mundo imaginario al que llaman mundo verdadero. Como consecuencia 

tenemos un desprestigio del conocimiento sensible. 

2. Se han sobrevalorado los conceptos que siendo fruto de la razón se han tenido 

por realidades objetivas: 



La filosofía del ser y la filosofía del devenir 30 

4 La otra idiosincrasia de los filósofos no es menos peligrosa: consiste en confundir 

lo último y lo primero. Ponen al comienzo, como comienzo, lo que viene al final - ¡por 

desgracia!, ¡pues no debería siquiera venir! - los «conceptos supremos», es decir, los 

conceptos más generales, los más vacíos, el último humo de la realidad que se evapora. 

(...) Todos los valores supremos son de primer rango, ninguno de los conceptos 

supremos, lo existente, lo incondicionado, lo bueno, lo verdadero, lo perfecto - ninguno 

de ellos puede haber devenido, por consiguiente tiene que ser causa sui. (...) Con esto 

tienen los filósofos su estupendo concepto «Dios»... Lo último, lo más tenue, lo más 

vacío es puesto como lo primero, como causa en sí, como ens realissimum [ente 

realísimo]... ¡Que la humanidad haya tenido que tomar en serio las dolencias cerebrales 

de unos enfermos tejedores de telarañas! - ¡Y lo ha pagado caro!... 

Crepúsculo de los ídolos, "La razón en la filosofía" 

La filosofía se guía por los conceptos supremos y generalísimos, que son conceptos 

vacíos, meras generalizaciones. Se han tomado por el Ser además aquellos de máxima 

generalidad que son los que están más vacíos, que menos "carga vital" poseen, menos 

realidad. 

Para Nietzsche la metafísica tradicional es el mundo al revés: no se ha de partir de los 

conceptos, sino de intuiciones de lo sensible, real y cambiante. 

6.3.3 TESIS CONTRA LA ILUSORIA DISTINCIÓN ENTRE MUNDO VERDADERO Y 

MUNDO APARENTE 

6 Se me estará agradecido si condenso un conocimiento tan esencial, tan nuevo, en 

cuatro tesis: así facilito la comprensión, así provoco la contradicción. 

Primera tesis. Las razones por las que «este» mundo ha sido calificado de aparente 

fundamentan, antes bien, su realidad, - otra especie distinta de realidad es absolutamente 

indemostrable. 

Segunda tesis. Los signos distintivos que han sido asignados al «ser verdadero» de las 

cosas son los signos distintivos del no-ser, de la nada, - a base de ponerlo en 

contradicción con el mundo real es como se ha construido el «mundo verdadero»: un 

mundo aparente de hecho, en cuanto es meramente una ilusión óptico- moral. 

Tercera tesis. Inventar fábulas acerca de «otro» mundo distinto de éste no tiene sentido, 

presuponiendo que no domine en nosotros un instinto de calumnia, de empe-

queñecimiento, de recelo frente a la vida: en este último caso tomamos venganza de la 

vida con la fantasmagoría de «otra» vida distinta de ésta, «mejor» que ésta. 

Cuarta tesis. Dividir el mundo en un mundo «verdadero» y en un mundo «aparente», 

ya sea al modo del cristianismo, ya sea al modo de Kant (en última instancia, un 

cristiano alevoso), es únicamente una sugestión de la décadence, - un síntoma de vida 

descendente... El hecho de que él artista estime más la apariencia que la realidad no 

constituye una objeción contra esta tesis. Pues «la apariencia» significa aquí la realidad 

una vez más, sólo que seleccionada, reforzada, corregida... El artista trágico no es un 

pesimista, - dice precisamente sí incluso a todo lo problemático y terrible, es dionisía-

co... 

Crepúsculo de los ídolos, "La razón en la filosofía" 

Anotaciones a las tesis: 



La filosofía del ser y la filosofía del devenir 31 

A la 1ª: El origen de las categorías y los conceptos está en la necesidad que tiene el ser 

humano de sobrevivir en un mundo en donde todo es devenir. Estamos necesitados del 

error de las categorías porque gracias a ellas el ser humano puede vivir con cierto "reposo, 

seguridad y calma" haciéndole frente así al devenir constante del Ser. 

A la 3ª: Inventar otro mundo no tiene sentido si no se pretende que sea mejor que éste que 

pisamos; ahora bien, esto es propio del resentimiento de la vida. 

A la 4ª: Es la necesidad de racionalizar lo imposible de racionalizar, a saber, el ser como 

devenir, lo que nos obliga a inventar ficciones lógicas y modelos de conocimiento de tal 

forma que nos permitan la estabilidad frente a lo que en sí es caos (en el sentido de que no 

existen ni ley ni orden sobrenatural). 

Se produce con Nietzsche una inversión ontológica: 

Lo que hasta ahora se había considerado la apariencia (lo sensible, lo temporal, lo que 

fluye en el devenir) es lo real. 

Lo que hasta ahora se creía el verdadero Ser (lo racional, lo intemporal, lo eterno, Dios) 

es sólo una invención del pensamiento. 

6.3.4 LA VERDAD A PARTIR DE NIETZSCHE 

Se desmitifica la voluntad de verdad de los filósofos. El filósofo ha de saber que la verdad 

es algo que tiene que ver con nuestros propios valores y nuestra propia subjetividad. 

Por lo tanto, según Nietzsche, el filósofo, a partir de ahora, va a defender que la verdad 

es subjetiva, afirmará su propia verdad, pero sin engañar a nadie. 

Un nuevo género de filósofos está apareciendo en el horizonte: yo me atrevo a 

bautizarlos con un nombre no exento de peligros. Tal como yo los adivino, tal como 

ellos se dejan adivinar  -pues forma parte de su naturaleza el querer seguir siendo 

enigmas en algún punto-, esos filósofos del futuro podrían ser llamados con razón, acaso 

también sin razón, tentadores. Este nombre mismo es, en última instancia, sólo una 

tentativa y, si se quiere, una tentación. 

¿Son, esos filósofos venideros, nuevos amigos de la «verdad»? Es bastante probable: 

pues todos los filósofos han amado hasta ahora sus verdades. Mas con toda seguridad no 

serán dogmáticos. 

Más allá del bien y del mal. Madrid: Alianza,  pág. 67 



La muerte de Dios y el nihilismo 32 

7 LA MUERTE DE DIOS Y EL NIHILISMO 

7.1 La muerte de Dios: El significado de la expresión 

Tema desarrollado en su obra "Así habló Zaratustra". 

La muerte de Dios: parábola del hombre loco que anuncia, sin ser comprendido aún, la 

muerte de Dios. 

El loco. -¿No oísteis hablar de aquel loco que en pleno día corría por la plaza pública 

con una linterna encendida, gritando sin cesar: ¡Busco a Dios! ¡Busco a Dios! Como 

estaban presentes muchos que no creían en Dios, sus gritos provocaron a risa. ¿Se te ha 

extraviado? -decía uno-. ¿Se ha perdido como un niño? -preguntaba otro-. ¿Se ha 

escondido?, ¿tiene miedo de nosotros?, ¿se ha embarcado?, ¿ha emigrado? Y a estas pre-

guntas acompañaban risas en el coro. El loco se encaró con ellos, y clavándoles la 

mirada, exclamó: "¿Dónde está Dios? Os lo voy a decir. Le hemos matado; vosotros y 

yo, todos nosotros somos sus asesinos. Pero ¿cómo hemos podido hacerlo? ¿Cómo pu-

dimos vaciar el mar? ¿Quién nos dio la esponja para borrar el horizonte? ¿Qué hemos 

hecho después de desprender a la tierra de la cadena de su sol? ¿Dónde la conducen 

ahora sus movimientos? ¿Adónde la llevan los nuestros? ¿Es que caemos sin cesar? 

¿Vamos hacia adelante, hacia atrás, hacia algún lado, erramos en todas direcciones? 

¿Hay todavía un arriba y un abajo? ¿Flotamos en una nada infinita? ¿Nos persigue el 

vacío con su aliento? ¿No sentimos frío? ¿No veis de continuo acercarse la noche, cada 

vez más cerrada? ¿Necesitamos encender las linternas antes del mediodía? ¿No oís el 

rumor de los sepultureros que entierran a Dios? ¿No percibimos aún nada de la 

descomposición divina?... Los dioses también se descomponen. ¡Dios ha muerto! ¡Dios 

permanece muerto! ¡Y nosotros le dimos muerte! ¡Cómo consolarnos, nosotros, asesinos 

entre los asesinos! Lo más sagrado, lo más poderoso que había hasta ahora en el mundo 

ha teñido con su sangre nuestro cuchillo. ¿Quién borrará esa mancha de sangre? ¿Qué 

agua servirá para purificarnos? ¿Qué expiaciones, qué ceremonias sagradas tendremos 

que inventar? La grandeza de este acto, ¿no es demasiado grande para nosotros? 

¿Tendremos que convertirnos en dioses o al menos que parecer dignos de los dioses? 

Jamás hubo acción más grandiosa, y los que nazcan después de nosotros pertenecerán, a 

causa de ella, a una historia más elevada que lo fue nunca historia alguna." Al llegar a 

este punto, calló el loco y volvió a mirar a sus oyentes; también ellos callaron, mirándole 

con asombro. Luego tiró al suelo la linterna, de modo que se apagó y se hizo pedazos. 

"Vine demasiado pronto -dijo él entonces-; mi tiempo no es aún llegado. Ese 

acontecimiento inmenso está todavía en camino, viene andando; mas aún no ha llegado 

a los oídos de los hombres. Han menester tiempo el relámpago y el trueno, la luz de los 

astros ha menester tiempo; lo han menester los actos, hasta después de realizados, para 

ser vistos y entendidos. Ese acto está todavía más lejos de los hombres que la estrella 

más lejana. ¡Y sin embargo, ellos lo han ejecutado!" Se añade que el loco penetró el 

mismo día en muchas iglesias y entonó su Requiem aeternam Deo. Expulsado y 

preguntado por qué lo hacia, contestaba siempre lo mismo: "¿De qué sirven estas 

iglesias, si no son los sepulcros y los monumentos de Dios?" 

La gaya ciencia, libro tercero, 125 

Para Nietzsche "la muerte de dios" significa la supresión de la trascendencia de los 

valores, el descubrimiento de que éstos son creaciones humanas. 



La muerte de Dios y el nihilismo 33 

Significa también una crítica radical de la religión, la moral y la metafísica 

tradicionales, la liberación de un gran peso que abruma al ser humano, el peso de la 

idea del más allá, de una trascendencia objetiva. 

Dios significa para Nietzsche: 

1. Una determinada manera de concebir la realidad (ontología), a la vez, 

2. Una determinada moral que es hostil a la vida (a la que él opone lo que llama el 

"sentido de la tierra") Dios para Nietzsche es "el vampiro de la vida". 

7.2 Genealogía: las causas que han traído la muerte de Dios 

Nietzsche apunta la "muerte de Dios" como el acontecimiento más importante de la 

época contemporánea. Él se siente testigo de este hecho decisivo. 

Desde el Renacimiento, pasando por el Racionalismo hasta llegar al Idealismo y al 

Romanticismo, observa cómo el pensamiento occidental va reduciendo paulatinamente 

la realidad de Dios. 

La experiencia de lo divino queda cada vez más limitada: la "sustancia absoluta", 

"Idea", "Razón", "Naturaleza", "Humanidad", hasta que por fin, Nietzsche llega al final 

y se atreve a decretar "la muerte de Dios" como último progreso humano. 

En realidad no se hace otra cosa que constatar el creciente abandono de una visión 

religiosa cristiana del mundo en la cultura europea desde el Renacimiento, lo que se 

denomina la secularización de la cultura. 

Este abandono se manifestó en la sustitución progresiva de la idea suprema de Dios, 

como "sentido" del mundo, respaldo de la autoridad establecida, garante del orden 

moral, etc. por otras ideas como la razón, el progreso, etc. 

Pero es preciso recordar que "la muerte de Dios" supone la negación de todos los 

valores absolutos, valores que la Ilustración dejó intactos aunque secularizados. La 

desaparición de dios no ha provocado más que débiles temblores y su vacío ha sido 

urgentemente rellenado por un nuevo Uno dispensador de sentidos: la Razón. 

Bajo síntomas diferentes late el mismo mal: lo divino, lo esencial, o el Bien, han sido 

reemplazados por el Estado, el progreso o el utilitarismo pero: 

"El hombre sigue siendo el asno que soporta obedientemente sus cargas, que abdica de 

su libertad presente, que somete sus pasiones a la normativa institucional reorganizada 

por el Estado y la Razón científica" 

Lejos de una exaltación vital posible, el Estado establece las nuevas verdades. 



La muerte de Dios y el nihilismo 34 

7.3 Consecuencias: el último hombre y el nihilismo 

7.3.1 ACTITUDES ANTE LA MUERTE DE DIOS 

Hundido el edificio sobre el que reposaban las expectativas humanas el movimiento 

ascendente es el nihilismo. 

"Desilusionado por la destrucción de las antiguas verdades, incrédulo y aplastado ante 

las nuevas - la Historia como Progreso, la Razón como Estado, la verdad científica - y 

sobretodo incapaz de establecer sus propios valores y sentidos existenciales el último 

hombre se abandona a la voluntad de la nada" 

Así con la muerte de Dios hallamos tres posibles posiciones: 

1. Los creyentes: "residuo de una civilización caduca, no saben, no quieren saber 

que Dios está muerto y, con él, la fe cristiana. 

2. El último hombre: Ante el vacío y no saber dónde sustentar los nuevos valores 

no reflexiona, está angustiado y tiene miedo a las consecuencias de esta muerte. 

Significa un empobrecimiento del ser humano con un ateísmo superficial y un 

desenfreno moral. 

3. El superhombre: es aquél que es capaz de proyectar conscientemente nuevos 

valores creados por el ser humano. 

El lugar de Dios lo ocupará ahora la vida y el superhombre. El hecho de la "muerte de 

Dios" posibilita la serenidad del ser humano actual. Este hecho, el más importante de la 

historia de occidente, causa gran regocijo en la medida en que ya no es posible alzar 

barreras que limiten artificialmente la vida humana. 

Ese Dios impuesto para amedrentar al ser humano reduce las posibilidades de éste, por 

eso no queda más remedio que matarlo (ateísmo antropológico) 

Con Dios muere todo ideal humanista de la civilización occidental que trata de integrar 

al ser humano en un esquema de valores cuyo fundamento es Dios. El ser humano 

actual no puede tolerar por más tiempo que semejante testigo viva. 

7.3.2 ORIGEN Y SENTIDO DEL NIHILISMO 

7.3.2.1 ¿Qué significa? 

Que los valores supremos por los que el ser humano trabaja tradicionalmente han 

perdido su crédito. El nihilismo proclama la ilegalidad del hecho de suponer la 

existencia del más allá. 

7.3.2.2 Origen y causas 

Es, un cierto modo, producto de la cultura occidental, que angustiada ya no reflexiona 

por miedo a las consecuencias que su reflexión pueda plantear. Puestos en la nada, sin 

valores ni sentido, no se atreven a plantear unos nuevos valores, no saben sobre qué 

apoyarlos. 



La muerte de Dios y el nihilismo 35 

Nietzsche es también crítico con los valores del hombre moderno (ilustración). En 

última instancia el nihilismo es fruto de las ciencias naturales y de las ideas políticas y 

económicas: 

"El jefe de hechiceros no existe y el aprendiz ya no sabe que hacer con la máquina que 

ha inventado" 

7.3.2.3 Consecuencias: Posibilidades que abre 

Se abre la posibilidad de la trasvaloración de todos los valores, la superación del 

nihilismo desde el nihilismo mismo. 

¿Qué hacer?: El nihilista ha de seguir adelante con su deber; destruir las figuras 

antiguas y acelerar la decadencia, empujar hasta el fin las contradicciones del mismo 

sistema: preparar el camino para el superhombre. 

En su marcha hacia el superhombre, el ser humano de hoy tiene que llegar al nihilismo, 

y una vez llevado hasta sus últimas consecuencias debe ser superado. Es decir, es sólo 

una actitud provisional, aunque necesaria, para alcanzar los valores nuevos de los que 

un día necesitará el ser humano nuevo. 

7.3.2.4 El papel del filósofo 

Primero anuncia "la muerte de Dios", después trata de destruir los restos del viejo Dios 

sobre la Tierra. El filósofo debe ser la mala conciencia de su época y no porque en su 

interior se instale el espíritu decadente, sino porque su misión, como hacer filosofía con 

el martillo, es acción de crear, agujerear, rascar, rasgar,… 

7.4 Las tres metamorfosis 

La "muerte de Dios" es el tema central de la primera parte de "Así habló Zaratustra" que 

comienza con el discurso de las tres transformaciones. Tres etapas por las que debe 

transcurrir el futuro del ser humano: 

Las tres metamorfosis: el espíritu no ha de ser sólo bestia de carga (como el camello), 

sino que debe crearse libertad (como el león), para comenzar de nuevo (como un niño) 

Tres transformaciones del espíritu os menciono: cómo el espíritu se convierte en 

camello, y el camello en león, y el león por fin, en niño. 

Hay muchas cosas pesadas para el espíritu, para el espíritu fuerte, paciente, en el que 

habita la veneración: su fortaleza demanda cosas pesadas, e incluso las más pesadas de 

todas. 

¿Qué es pesado? así pregunta el espíritu paciente, y se arrodilla, igual que el camello, y 

quiere que se le cargue bien. 

¿Qué es lo más pesado, héroes? así pregunta el espíritu paciente, para que yo cargue con 

ello y mi fortaleza se regocije. 

¿Acaso no es: humillarse para hacer daño a la propia soberbia? ¿Hacer brillar la propia 

tontería para burlarse de la propia sabiduría? 



La muerte de Dios y el nihilismo 36 

¿O acaso es: apartarnos de nuestra causa cuando ella celebra su victoria? ¿Subir a altas 

montañas para tentar al tentador? 

¿O acaso es: alimentarse de las bellotas y de la hierba del conocimiento y sufrir hambre 

en el alma por amor a la verdad? 

¿O acaso es: estar enfermo y enviar a paseo a los consoladores, y hacer amistad con 

sordos, que nunca oyen lo que tú quieres? 

¿O acaso es: sumergirse en agua sucia cuando ella es el agua de la verdad, y no apartar 

de sí las frías ranas y los calientes sapos? 

¿O acaso es: amar a quienes nos desprecian y tender la mano al fantasma cuando quiere 

causarnos miedo? 

Con todas estas cosas, las más pesadas de todas, carga el espíritu paciente: semejante al 

camello que corre al desierto con su carga, así corre él a su desierto. 

Pero en lo más solitario del desierto tiene lugar la segunda transformación: en león se 

transforma aquí el espíritu, quiere conquistar su libertad como se conquista una presa, y 

ser señor en su propio desierto. 

Aquí busca a su último señor: quiere convertirse en enemigo de él y de su último dios, 

con el gran dragón quiere pelear para conseguir la victoria. 

¿Quién es el gran dragón, al que el espíritu no quiere seguir llamando señor ni dios? «Tú 

debes)» se llama el gran dragón. Pero el espíritu del león dice «yo quiero». 

«Tú debes» le cierra el paso, brilla como el oro, es un animal escamoso, y en cada una 

de sus escamas brilla áureamente el «¡Tú debes!» 

Valores milenarios brillan en esas escamas, y el más poderoso de todos los dragones 

habla así: «todos los valores de las cosas -brillan en mí". 

«Todos los valores han sido ya creados, y yo soy -todos los valores creados. ¡En verdad, 

no debe seguir habiendo ningún 'Yo quiero'!». Así habla el dragón. 

Hermanos míos, ¿para qué se precisa que haya el león en el espíritu? ¿Por qué no basta 

la bestia de carga, que renuncia a todo y es respetuosa? 

Crear valores nuevos -tampoco el león es aún capaz de hacerlo: mas crearse libertad 

para un nuevo crear- eso si es capaz de hacerlo el poder del león. 

Crearse libertad y un no santo incluso frente al deber: para ello, hermanos míos, es 

preciso el león. 

Tomarse el derecho de nuevos valores -ése es el tomar más horrible para un espíritu 

paciente y respetuoso. En verdad, eso es para él robar, y cosa propia de un animal de 

rapiña. 

En otro tiempo el espíritu amó el «tú debes» como su cosa más santa: ahora tiene que 

encontrar ilusión y capricho incluso en lo más santo, de modo que robe el quedar libre 

de su amor: para ese robo se precisa el león. 

Pero decidme, hermanos míos, ¿qué es capaz de hacer el niño que ni siquiera el león ha 

podido hacerlo? ¿Por qué el león rapaz tiene que convertirse todavía en niño? 



La muerte de Dios y el nihilismo 37 

Inocencia es el niño, y olvido, un nuevo comienzo, un juego, una rueda que se mueve 

por sí misma, un primer movimiento, un santo decir sí. 

Sí, hermanos míos, para el juego del crear se precisa un santo decir sí: el espíritu quiere 

ahora su voluntad, el retirado del mundo conquista ahora su mundo. 

Tres transformaciones del espíritu os he mencionado: cómo el espíritu se convirtió en 

camello, y el camello en león, y el león, por fin, en niño.- Así habló Zaratustra. Y 

entonces residía en la ciudad que es llamada: La Vaca Multicolor. 

Así habló Zaratustra, primera parte 

7.4.1 PRIMERA: EL ESPÍRITU SE CONVIERTE EN CAMELLO 

Junto con el asno, el camello, es el animal del desierto que transporta grandes cargas a 

través del mismo, ambos son animales cristianos en el sentido que acarrean el peso de 

los valores llamados "superiores a la vida". 

Simbolizan el ser humano que se inclina ante la omnipotencia de Dios y ante la ley 

moral, arrastrando así grandes pesos. 

Es también el "último hombre", quiere vivir cargado con el pesado fardo de la tradición 

y busca conservar todo lo pasado para sentirse seguro. Según Nietzsche "merece ser 

despreciado". 

7.4.2 SEGUNDA: EL CAMELLO SE CONVIERTE EN LEÓN 

El león simboliza la destrucción de los valores establecidos y que con esta negación de 

valores crea las condiciones para la aparición del superhombre. 

Es el ser humano que lucha contra la moral idealista, con su base trascendente, su 

"mundo inteligible" y su voluntad divina. En esta lucha contra los valores establecidos 

crea su libertad. 

Es el hombre superior que aniquila los restos del pasado. Establece el nihilismo como 

consecuencia del choque que le produce la "muerte de Dios". Ya no hay garantías de 

seguridad en los valores de un mundo superior; el ser humano se encuentra vacío, sin 

valores, sin asideros a los que aferrarse para sentirse seguro. 

7.4.3 TERCERA: EL LEÓN SE CONVIERTE EN NIÑO 

El niño simboliza el ser humano que es capaz de crear, de proyectar, nuevos valores 

que es la esencia originaria y auténtica de la libertad. 

Es el superhombre capaz de afirmarse por encima de los valores de la tradición. Tiene 

una actitud fundamental: atreverse a ser él mismo, luchar por su voluntad propia, su 

afán es lograr la conquista de su mundo. 

 

 



La muerte de Dios y el nihilismo 38 

 

 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 39 

8 CRÍTICA A LA MORAL Y A LA RELIGIÓN: LA FILOSOFÍA DEL MARTILLO 

8.1 Introducción 

8.1.1 LA MORAL PLATÓNICO-CRISTIANA COMO CONTRANATURALEZA 

Nietzsche critica la moral platónico-cristiana, que es la enseñada hasta ahora, y lo hace 

porque ésta se dirige contra los instintos de la vida, porque es una condena -a veces 

encubierta- de esos instintos. Es eso lo que le hace poner el acento en la idea de la moral 

como contranaturaleza, es decir, aquello que se opone a la vida, que establece leyes o 

decálogos en contra de los instintos vitales, porque prefiere la inhibición a la 

exhuberancia. 

8.1.2 LA BASE FILOSÓFICA DE LA MORAL CONTRANATURALEZA ES EL PLATONISMO 

El mundo de las Ideas sirve al más allá religioso de los cristianos, de tal forma que el 

platonismo se acabó convirtiendo en la metafísica cristiana. En efecto, esta moral pone el 

centro de gravedad del ser humano no en esta vida, sino en la otra, en el mundo de las 

ideas, en el más allá salvador. Nietzsche no encuentra palabras suficientemente duras para 

calificar lo que denomina, a veces, como el "complot del cristianismo": 

"La vida acaba donde comienza el reino de Dios" 

Crepúsculo de los ídolos. Alianza: Madrid, 1972, pág. 57 

8.1.3 ES NECESARIO UN ANÁLISIS DE LA GENEALOGÍA DEL TRIUNFO DE ESTAS 

IDEAS MORALES 

Poder comprender el éxito de las ideas que propugna esta base filosófica hay que recurrir 

a un análisis genealógico que nos aclare el origen y el sentido de las ideas morales así 

entendidas y sistematizadas. 

Los valores morales: es preciso cuestionar el valor intrínseco de la moral, ver si se trata 

de un valor o de un peligro para el hombre. 

Este problema del valor de la compasión y de la moral de la compasión (-yo soy un 

adversario del vergonzoso reblandecimiento moderno de los sentimientos-) parece ser en 

un primer momento tan sólo un asunto aislado, un signo de interrogación solitario; mas a 

quien se detenga en esto una vez y aprenda a hacer preguntas aquí, le sucederá lo que 

me sucedió a mí: -se le abre una perspectiva nueva e inmensa, se apodera de él, como un 

vértigo, una nueva posibilidad, surgen toda suerte de desconfianzas, de suspicacias, de 

miedos, vacila la fe en la moral, en toda moral, -finalmente se deja oír una nueva 

exigencia. Enunciémosla: necesitamos una crítica de los valores morales, hay que poner 

alguna vez en entredicho el valor mismo de esos valores-y para esto se necesita tener 

conocimiento de las condiciones y circunstancias de que aquellos surgieron, en las que 

se desarrollaron y modificaron (la moral como consecuencia, como síntoma, como 

máscara, como tartufería, como enfermedad, como malentendido; pero también la moral 

como causa, como medicina, como estímulo, como freno, como veneno), un 

conocimiento que hasta ahora ni ha existido ni tampoco se lo ha siquiera deseado. Se 

tomaba el valor de esos "valores" como algo dado, real y efectivo, situado más allá de 

toda duda; hasta ahora no se ha dudado ni vacilado lo más mínimo en considerar que el 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 40 

"bueno" es superior en valor a "el malvado", superior en valor en el sentido de ser 

favorable, útil, provechoso para el hombre como tal (incluido el futuro del hombre). 

¿Qué ocurriría si la verdad fuera lo contrario? ¿Qué ocurriría si en el "bueno" hubiese 

también un síntoma de retroceso, y asimismo un peligro, una seducción, un veneno, un 

narcótico, y que por causa de esto el presente viviese tal vez a costa del futuro? ¿viviese 

quizá de manera más cómoda, menos peligrosa, pero también con un estilo inferior, de 

modo más bajo?... ¿De tal manera que justamente la moral fuese culpable de que jamás 

se alcanzasen una potencialidad y una magnificencia sumas, en sí posibles, del tipo 

hombre? ¿De tal manera que justamente la moral fuese el peligro de los peligros...? 

La genealogía de la moral, prefacio, 6 

8.2 Critica de la moral 

Vamos a analizar como se desarrolla en la obra La genealogía de la moral. Esta obra se 

divide en tres tratados que se ocupan del análisis de tres aspectos de la moral: 

1
er
 tratado: sobre el origen de las ideas de lo bueno y lo malo. La moral de los señores y 

la moral de los esclavos. 

2º tratado: análisis y crítica de la conciencia moral. 

3
er
 tratado: análisis y crítica de los ideales ascéticos.  

8.2.1 ENTORNO A LO BUENO Y LO MALO: LA MORAL DE LOS SEÑORES Y LA MORAL 

DE LOS ESCLAVOS 

8.2.1.1 Etimología y genealogía de lo bueno y lo malo 

Nietzsche en su análisis de la moral pretende situarse "más allá del bien y del mal", es 

decir, analizar las raíces de las que brotan estos conceptos, las fuerzas y los instintos 

de los que nacen. Por ello su método es la genealogía. 

Realiza el análisis del origen de la moral entre los griegos y el giro que sufren los 

conceptos morales a partir de Sócrates y Platón. 

Originariamente las valoraciones brotaban de una forma de ser, de una forma de hallarse 

en la vida y en la sociedad. Según Nietzsche, entre los primeros griegos la "virtud" era 

equivalente a la fuerza  (virtus en latín, y areté en griego) entendida ésta no como fuerza 

física sino como la fuerza para vivir con todas sus consecuencias, aceptando la vida como 

juego trágico, incluyendo también lo terrible y problemático (entiéndase un tipo de 

hombre intuitivo y dionisiaco). Así lo bueno era el hombre de rango superior, el noble -no 

entendido en términos simples de moral aristocrática de la época-, el poderoso, el señor y 

lo malo era lo simple, lo vulgar, lo bajo. 

A partir de Sócrates la "virtud" se convierte en renuncia a los placeres, las pasiones, las 

ambiciones, el único bien que se admite es el de la sabiduría (La ciencia). Es el 

resentimiento el que genera estos nuevos valores morales. 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 41 

8.2.1.2 La moral de los señores y la moral de los esclavos 

En su origen el bueno y el malo tienen el siguiente significado: al que tiene el poder de 

devolver el bien por el bien o el mal por el mal y lo hace, se le llama bueno; al impotente 

malo. 

Esto tiene una base fundamental que puede definirse como moral de señores y moral de 

esclavos. El que es señor tiene la moral de los señores, y el que es esclavo, moral de 

esclavos. 

 

Los señores son fuertes, nobles, dominadores; 

tienen sentido de la plenitud. 

Su moral es la arrogancia basada en su propia 

fuerza, la actividad desbordante, la fe en sí mismo y 

en su propio destino, la falta de compasión y 

simpatía. 

Su origen: nace de los "estados del alma elevados", 

es una moral caballeresca (agonística), creadora, 

que implanta valores y, por ello es activa, es la 

moral propia del superhombre y es una moral que 

ama "la muerte de Dios". 

Los esclavos, por el contrario, son débiles, pobres, 

enfermos, apocados y pusilánimes. 

Su moral se basa en la compasión, la humildad, la 

resignación, la obediencia, la renuncia y el amor al 

prójimo. 

 

Su origen: está en el instinto de venganza contra 

toda forma de vida superior, y pretende la igualdad 

de todos los hombres (es una tendencia a nivelar) 

No crea valores, sino que los encuentra ante sí y es 

por ello pasiva. 

 

Nietzsche lleva al extremo esta contraposición entre "moral de señores" y "moral de 

esclavos" convirtiéndola en la oposición entre el ateísmo del "superhombre" y todas 

las formas de servidumbre religiosa. 

8.2.1.3 La inversión cristiana de los valores: Lo bueno y lo malvado 

Nietzsche considera la historia de la cultura occidental como un creciente ascenso de 

los valores plebeyos (moral de esclavos) -con la correspondiente marginación del 

sentimiento aristocrático de la moral-. Pero, ¿por qué la moral de esclavos llega a 

triunfar? : El judaísmo, el cristianismo y las democracias tienen la culpa. 

Esta moral logra su triunfo con el advenimiento de la democracia ateniense, donde se 

devalúa el mundo real en nombre de lo ideal, pero la consolidación de la moral de 

esclavos es de origen judeo-cristiano. Este proceso culmina con los movimientos sociales 

de emancipación que se inician en la Revolución francesa (movimiento democrático, 

socialismo y anarquismo), concepción que facilitó la utilización política que de su filosofía 

hizo el nazismo. 

 “En mi peregrinación a través de las numerosas morales, más delicadas y más groseras, 

que hasta ahora han dominado o continúan dominando en la tierra, he encontrado ciertos 

rasgos que se repiten juntos y que se coligan entre sí de modo regular: hasta que por fin 

se me han revelado dos tipos básicos, y se ha puesto de relieve una diferencia 

fundamental. Hay una moral de señores y una moral de esclavos; me apresuro a añadir 

que en todas las culturas más altas y más mezcladas aparecen también intentos de 

mediación entre ambas morales, y que con mayor frecuencia aún aparecen la confusión 

de las mismas y su recíproco malentendido, y hasta a veces una ruda yuxtaposición entre 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 42 

ellas  incluso en el mismo hombre, dentro de una sola alma. Las diferenciaciones 

morales de los valores han surgido o bien entre una especie dominante, la cual adquirió 

consciencia, con un sentimiento de bienestar, de su diferencia frente a la especie 

dominada o bien entre los dominados, los esclavos y los subordinados de todo grado. En 

el primer caso, cuando los dominadores son quienes definen el concepto «bueno», son 

los estados anímicos elevados y orgullosos los que son sentidos como aquello que 

distingue y que determina la jerarquía. El hombre aristocrático separa de sí a aquellos 

seres en los que se expresa lo contrario de tales estados elevados y orgullosos: los 

desprecia. Obsérvese en seguida que en esta primera especie de moral la antítesis 

«bueno» y «malo» es sinónima de «aristocrático» y «despreciable»: — la antítesis 

«bueno» y «malvado» es de otra procedencia. Es despreciado el cobarde, el miedoso, el 

mezquino, el que piensa en la estrecha utilidad; también el desconfiado de mirada servil, 

el que se rebaja a sí mismo, la especie canina de hombre que se deja maltratar, el 

adulador que pordiosea, sobre todo el mentiroso: creencia fundamental de todos los 

aristócratas es que el pueblo vulgar es mentiroso. «Nosotros los veraces» éste es el 

nombre que se daban a sí mismos los nobles en la antigua Grecia. 

—Las cosas ocurren de modo distinto en el segundo tipo de moral, la moral de 

esclavos. Suponiendo que los atropellados, los oprimidos, los dolientes, los serviles, los 

inseguros y cansados de sí mismos moralicen: ¿cuál será el carácter común de sus 

valoraciones morales? Probablemente se expresará aquí una suspicacia pesimista frente 

a la entera situación del hombre, tal vez una condena del hombre, así como de la 

situación del mismo. La mirada del esclavo no ve con buenos ojos las virtudes del 

poderoso: esa mirada posee escepticismo y desconfianza, es sutil en su desconfianza 

frente a todo lo «bueno» que allí es honrado quisiera convencerse de que la misma 

felicidad no es allí auténtica. A la inversa, las propiedades que sirven para aliviar la 

existencia de quienes sufren son puestas de relieve e inundadas de luz: es a la 

compasión, a la mano afable y socorredora, al corazón cálido, a la paciencia, a la 

diligencia, a la humildad, a la amabilidad a lo que aquí se honra, pues éstas son aquí las 

propiedades más útiles y casi los únicos medios para soportar la presión de la existencia. 

La moral de esclavos es, en lo esencial, una moral de la utilidad. Aquí reside el hogar 

donde tuvo su génesis aquella famosa antítesis «bueno» y «malvado»:  se considera que 

del mal forman parte el poder y la peligrosidad, así como una cierta terribilidad y una 

sutilidad y fortaleza que no permiten que aparezca el desprecio. Así pues, según la moral 

de esclavos, el «malvado» inspira temor; según la moral de señores, es cabalmente el 

«bueno» el que inspira y quiere inspirar temor, mientras que el hombre «malo» es 

sentido como despreciable. La antítesis llega a su cumbre cuando, de acuerdo con la 

consecuencia propia de la moral de esclavos, un soplo de menosprecio acaba por 

adherirse también al «bueno» de esa moral — menosprecio que puede ser ligero y 

benévolo  porque, dentro del modo de pensar de los esclavos, el bueno tiene que ser en 

todo caso el hombre no peligroso: es bonachón, fácil de engañar, acaso un poco 

estúpido, un bonhomme [un buen hombre]. En todos los lugares en que la moral de 

esclavos consigue la preponderancia, el idioma muestra una tendencia a aproximar entre 

sí las palabras «bueno» y «estúpido».  Una última diferencia fundamental: el anhelo de 

libertad, el instinto de la felicidad y de las sutilezas del sentimiento de libertad forman 

parte de la moral y de la moralidad de esclavos con la misma necesidad con que el arte y 

el entusiasmo en la veneración, en la entrega, son el síntoma normal de un modo 

aristocrático de pensar y valorar. — Ya esto nos hace entender por qué el amor como 

pasión — es nuestra especialidad europea  tiene que tener sencillamente una 

procedencia aristocrática: como es sabido, su invención es obra de los poetas-caballeros 

provenzales, de aquellos magníficos e ingeniosos hombres del «gai saber», a los cuales 

Europa debe tantas cosas y casi su propia existencia.” 

Más allá del bien y del mal, 260. Madrid: Alianza, Págs. 222-226 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 43 

El origen de la  moral se presenta como un conflicto por alcanzar el poderío. Su 

genealogía sería la siguiente: 

1. Los señores son pocos y los esclavos muchos. La valoración que merecen estos 

esclavos no es positiva, porque se muestran, piensa Nietzsche, en inferioridad de 

condiciones respecto a los señores, hasta el punto de verse comprometidos en su propia 

existencia. 

2. Los esclavos hacen de su situación inferior algo positivo pues hacen de sus miserias, 

virtudes de forma que, al ser mayoría, logran crear un ideal moral opuesto a la 

moral de los señores. 

3. La lucha por el poder de la moral de los esclavos ha sido liderada por los 

sacerdotes: el sacerdote es el prototipo de esta "moral de esclavos". Pastor de 

rebaño de esclavos, empeñados en negar los valores de los señores como virtud, fruto 

del resentimiento. 

La casta sacerdotal -casta intermedia- es una degeneración, primero, y una antítesis, 

después, de la casta aristocrática y caballeresca. Los hábitos de aquella son contrarios 

a los de ésta: los sacerdotes se dedican a incubar ideas y sentimientos, de ahí su 

neurastenia. El ideal ascético del sacerdote es algo nocivo por excelencia, un ideal de 

decadencia. El sacerdote se convierte así, según Nietzsche, en el prototipo del 

resentimiento. El poder sacerdotal no procede de Dios sino de falta de algo mejor en 

que poder desahogarse hacia afuera -su impotencia al no poder estar a la altura de la 

moral caballeresca-. 

El remedio que inventan para curar su enfermedad es más peligroso que la 

enfermedad misma: la religión, la metafísica hostil a los sentidos, el "otro mundo". 

Con ello, el alma se vuelve profunda y malvada. La maldad tiene una fuente, que es el 

resentimiento, antes de él no existía más que lo "bueno", las cualidades del hombre 

fuerte y poderoso, y lo "malo" las cualidades del hombre simple y bajo. 

“Ya se habrá adivinado que la manera sacerdotal de valorar puede desviarse muy 

fácilmente de la caballeresco-aristocrática y llegar luego a convertirse en su antítesis; en 

especial impulsa a ello toda ocasión en que la casta de los sacerdotes y la casta de los 

guerreros se enfrentan a causa de los celos y no quieren llegar a un acuerdo sobre el 

precio a pagar. Los juicios de valor caballeresco-aristocráticos tienen como presupuesto 

una constitución física poderosa, una salud floreciente, rica, incluso desbordante, junto 

con lo que condiciona el mantenimiento de la misma, es decir, la guerra, las aventuras, 

la caza, la danza, las peleas y, en general, todo lo que la actividad fuerte, libre, 

regocijada lleva consigo. La manera noble-sacerdotal de valorar tiene -lo hemos visto- 

otros presupuestos: ¡las cosas les van muy mal cuando aparece la guerra! Los sacerdotes 

son, como es sabido, los enemigos más malvados. ¿Por qué? Porque son los más 

impotentes. A causa de esa impotencia el odio crece en ellos hasta convertirse en algo 

monstruoso y siniestro, en lo más espiritual y más venenoso. Los máximos odiadores de 

la historia universal, también los odiadores más ricos de espíritu han sido siempre 

sacerdotes -comparado con el espíritu de la venganza sacerdotal, apenas cuenta ningún 

otro espíritu.” 

Genealogía de la moral, 7. Madrid: Alianza, 1987. Págs.  38-39 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 44 

Este resentimiento, típico de los sacerdotes, los griegos no lo habían conocido, surge en 

el judaísmo y lo hereda el cristianismo. 

4. La inversión cristiana de los valores: el resentimiento, la sed de venganza del 

sacerdote, introduce una transvaloración: Ahora se llama malvado al que antes era 

el bueno: al poderoso, al violento, al lleno de vida. En cambio se llama bueno al 

que antes era malo, esto es, al hombre bajo, simple, indigente y enfermo. 

El cristiano es el heredero de la transvaloración moral realizada por los judíos, es el 

heredero de la rebelión de los esclavos en la moral. Con ellos el cristianismo no es la 

religión del amor, sino la religión del odio más profundo contra los buenos, es decir, 

contra los nobles, poderosos y veraces. En él vence lo plebeyo. 

El estudio que hace del origen de la moral le lleva a un diagnóstico cultural. Se trata de 

la constatación de que los fuertes acaban siendo vencidos por los débiles, lo gregario 

predomina. Y esto es lo que hay que subvertir. 

5. Crítica de los ideales de la Ilustración: no dejan de ser para él una secularización de lo 

viejos valores cristianos. Igualmente ataca el formalismo moral kantiano, la aspiración 

a la universalidad de los preceptos morales. 

8.2.2 ANÁLISIS Y CRÍTICA DE LA CONCIENCIA MORAL 

En el Ecce Homo el propio Nietzsche lo resume así: 

"El segundo tratado ofrece la psicología de la conciencia: ésta no es, como se cree de 

ordinario, "la voz de Dios en el hombre", -es el instinto de crueldad, que revierte hacia 

atrás cuando ya no puede seguir desahogándose hacia fuera. La crueldad, descubierta 

aquí por vez primera como uno de los más antiguos trasfondos de la cultura, con el que 

no se puede dejar de contar" 

Ecce homo, La genealogía de la moral. Madrid: Alianza, 1984 pág. 109 

Desarrollo: 

a) La capacidad de olvido es una fuerza activa, y no meramente pasiva, como se cree. La 

capacidad de olvido es una forma de salud vigorosa. 

b) Sin embargo, es necesario recordar: cuando se hacen promesas, y por ello es 

necesario crearle al ser humano una memoria. 

c) ¿Cómo se crea una memoria al ser humano, es decir, a ese animal del instante, a ese 

animal solicitado por afectos contrapuestos, que lo arrastran de un lado al otro?. Es difícil, 

sólo se puede hacer causando daño: "para que algo permanezca en la memoria se lo 

graba a fuego; sólo lo que no cesa de doler permanece en la memoria". Esa memoria, ese 

sentimiento de poder disponer del futuro, el ser humano lo llama su conciencia. 

d) ¿De dónde viene la "mala conciencia"?: la mala conciencia, etimológica y 

genealógicamente hablando viene de la culpa (schuld). Pero la culpa no es nada que 

tenga que ver con la responsabilidad moral, sino que es una deuda (schuld), esto es, 

una relación entre un acreedor y un deudor. 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 45 

e) Cuando el acreedor es la sociedad, y el que contrae la deuda, es decir, el que comete la 

culpa, viola sus compromisos con aquélla, olvidándose de lo prometido, entonces la 

sociedad descarga sobre él sus golpes más crueles. El ser humano está preso de la sociedad 

y al no poder desahogar sus instintos hacia fuera, los descarga hacia dentro: así se forma la 

interioridad humana. 

Para Nietzsche la conciencia es el resultado de la inhibición de los instintos, un instinto 

de crueldad refrenado en su desahogo hacia fuera y que por ello se ha vuelto hacia adentro. 

La crueldad forma parte de la esencia del ser humano, pero el instinto de crueldad se ha 

domesticado, se ha reprimido en los pueblos moralizados, por ello pasa a ser un trasfondo 

oculto de la cultura humana. 

En este punto no es posible esquivar ya el dar una primera expresión provisional a mi 

hipótesis propia sobre el origen de la «mala conciencia»: tal hipótesis no es fácil, hacerla 

oír, y desea ser largo tiempo meditada, custodiada, consultada con la almohada. Yo 

considero que la mala conciencia es la profunda dolencia a que tenía que sucumbir el 

hombre bajo la presión de aquella modificación, la más radical de todas las 

experimentadas por él, -de aquella modificación ocurrida cuando el hombre se encontró 

definitivamente encerrado en el sortilegio de la sociedad y la paz. Lo mismo que tuvo 

que ocurrirles a los animales marinos cuando se vieron forzados, o bien a convertirse en 

animales terrestres, o bien a perecer, eso mismo les ocurrió a estos semianimales 

felizmente adaptados a la selva, a la guerra, al vagabundaje, a la aventura, -de un golpe 

todos su instintos quedaron desvalorizados y «en suspenso». A partir de ahora debían 

caminar sobre los pies y «llevarse a cuestas a sí mismos» cuando hasta ese momento 

habían sido llevados por el agua: una espantosa pesadez gravitaba sobre ellos. Se sentían 

ineptos para las funciones más simples, no tenían ya, para este nuevo mundo 

desconocido, sus viejos guías, los instintos reguladores e inconscientemente infalibles, -

¡estaban reducidos, estos infelices, a pensar, a razonar, a calcular, a combinar causas y 

efectos, a su «conciencia», a su órgano más miserable y más expuesto a equivocarse! Yo 

creo que no ha habido nunca en la tierra tal sentimiento de miseria, tal plúmbeo 

malestar, -¡y, además aquellos viejos instintos no habían dejado, de golpe, de reclamar 

sus exigencias! Sólo que resultaba difícil, y pocas veces posible, darles satisfacción: en 

lo principal, hubo que buscar apaciguamientos nuevos y, por así decirlo, subterráneos. 

Todos los instintos que no se deshogan hacia fuera se vuelven hacia dentro -esto es lo 

que yo llamo la interiorización del hombre: únicamente con esto se desarrolla en él lo 

que más tarde se denomina su «alma». Todo el mundo interior originariamente delgado, 

como encerrado entre dos pieles, fue separándose y creciendo, fue adquiriendo 

profundidad, anchura, altura, en la medida en que el desahogo del hombre hacia fuera 

fue quedando inhibido. Aquellos terribles bastiones con que la organización estatal se 

protegía contra los viejos instintos de la libertad -las penas sobre todo cuentan entre tales 

bastiones- hicieron que todos aquellos instintos del hombre salvaje, libre, vagabundo, 

diesen vuelta atrás, se volviesen contra el hombre mismo. La enemistad, la crueldad, el 

placer en la persecución, en la agresividad, en el cambio, en la destrucción -todo esto 

vuelto contra el poseedor de tales instintos: ése es el origen de la “mala conciencia”. El 

hombre que falto de enemigos y resistencias exteriores, encajonado en una opresora 

estrechez y regularidad de las costumbres, se desgarraba, se perseguía, se mordía, se 

roía, se sobresaltaba, se maltrataba  impacientemente a sí mismo, este animal al que se 

quiere «domesticar» y que se golpea furioso contra los barrotes de su jaula, este ser al 

que le falta algo, devorado por la nostalgia del desierto, que tuvo que crearse a base de sí 

mismo una aventura, una cámara de suplicios, una selva insegura y peligrosa -este loco, 

este prisionero añorante y desesperado fue el inventor de la «mala conciencia». Pero con 

ella se había introducido la dolencia más grande, la más siniestra, una dolencia de la que 

la humanidad no se ha curado hasta hoy, el sufrimiento del hombre por el hombre, por 

sí mismo, resultado de una separación violenta de su pasado de animal, resultado de un 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 46 

salto y una caída, por así decirlo, en nuevas situaciones y en nuevas condiciones de 

existencia, resultado de una declaración de guerra contra los viejos instintos en los que 

hasta ese momento reposaban su fuerza, su placer y su fecundidad. Añadamos en 

seguida que, por otro lado, con el hecho de un alma animal que se volvía contra sí 

misma, que tomaba partido contra sí misma, había aparecido en la tierra algo tan nuevo, 

profundo inaudito, enigmático, contradictorio y lleno de futuro, que con ello el aspecto 

de la tierra se modificó de manera esencial. De hecho hubo necesidad de espectadores 

divinos para apreciar en lo justo el espectáculo que entonces se inició y cuyo final es aún 

completamente imprevisible, -un espectáculo demasiado delicado, demasiado 

maravilloso, demasiado paradójico como para que pudiera representarse en cualquier 

ridículo astro sin que, cosa absurda, nadie lo presenciase. Desde entonces el hombre 

cuenta entre las mas inesperadas y apasionantes jugadas de suerte que juega el «gran 

niño» de Heráclito, llámese Zeus o Azar, -despierta un interés, una tensión, una 

esperanza, casi una certeza, como si con él se anunciase algo, se preparase algo, como si 

el hombre no fuera, una meta, sino sólo un camino, un episodio intermedio, un puente, 

una gran promesa... 

Genealogía de la moral, Tratado segundo, 16. Madrid, Alianza, 1987. Págs. 95-97 

f) Los dioses deben su origen a este sentimiento de deuda, de culpa. Las viejas estirpes 

se sentían deudoras de sus antepasados. Y para pagarles su deuda (esto es, para redimir su 

culpa) le ofrecen sacrificios; cuanto mayor es la deuda, tanto más poderosos se presentan 

los dioses, hasta que, cuando consideran que la deuda es impagable, llegan los dioses a su 

máxima altura: el Dios único y omnipotente. Es preciso recordar que la culpa o deuda está 

en relación a que en la sociedad vayan las cosas bien, cuando no es así, ese sentimiento de 

culpa se debilita. 

g) El ateísmo consiste en no tener deudas (Un-Schuld) con los dioses, es una segunda 

inocencia (unschuld), una vuelta a la existencia preteológica. 

8.2.3 CRÍTICA DE LOS IDEALES ASCÉTICOS 

Son los ideales que más han recalado en los artistas y filósofos. Pero ¿Por qué los 

filósofos se han sentido atraídos por el ideal ascético? Ello es así porque en el ideal 

ascético se encuentran insinuados ciertos puentes hacia la independencia; porque la 

pobreza, castidad y humildad (los tres votos sacerdotales) son para el filósofo o artista 

más propicios que "la fama, los príncipes y las mujeres". A un filósofo se le reconoce en 

que se aparta de esas tres cosas tan ruidosas y brillantes. 

El ascetismo duro y severo, en otras palabras, el ideal ascético, fue algo favorable a la 

filosofía en sus comienzos. Le ayudó a dar sus primeros pasos en la tierra. Los hombres 

contemplativos fueron al comienzo despreciados - o temidos-. Por ello el sacerdote-

filósofo tuvo que hacerse temer, lo cual no podía conseguirse más que con crueldad: 

crueldad consigo mismo -ascetismo-, primero, y después, crueldad con los demás. A la 

sombra del sacerdote caminaba el filósofo: "el sacerdote ascético ha sido hasta ahora la 

larva repugnante y sombría del filósofo, la única forma bajo la cual se le permitía moverse 

en la tierra". 

¿Cuál es el sentido del ideal ascético?, ¿Cómo valoran los sacerdotes la vida, la 

realidad? De una manera negativa: sólo admiten la vida si ésta se niega a sí misma. Aquí 

se da una transvaloración de las verdades: los sacerdotes llaman "verdadero" a un 

mundo inexistente, fingido por ellos, inventado por ellos, y en cambio niegan la verdad y 



Crítica a la moral y a la religión: La filosofía del martillo 47 

la realidad a este mundo, el único existente. Esto crea una raza que degenera al buscar una 

explicación al dolor en la resignación que predica el sacerdote. 

Pero ahora, con la aparición del Super-hombre, Nietzsche habla de un nuevo ideal. Para 

realizarlo necesita un arte; no se trata de criticar la verdad o falsedad de unas determinadas 

proposiciones, sino de desenmascarar ilusiones y autoengaños; es decir; sospechar. 

8.3 Critica de la religión 

Se centra básicamente en el cristianismo que define como "platonismo para el pueblo": 

los transmundos platónicos y neoplatónicos serán moldes magníficos para la 

transcendencia del cristianismo y los últimos coletazos griegos contra los instintos -

estoicismo- entroncarán con la hostilidad judía hacia los sentidos y lo pasional y con la 

consideración sacerdotal de la vida como mero tránsito de dolor y prueba para 

alcanzar la vida verdadera. 

El lenguaje que emplea Nietzsche contra el cristianismo respira odio e insulto. Su 

acusación a la Iglesia cristiana es radical: ha hecho de los auténticos valores un 

cúmulo de contravalores, de toda verdad mentira. Por eso odia todo lo cristiano, la gran 

maldición, la íntima perversión. Se ríe del amor cristiano, de la humildad y el espíritu 

de sacrificio. 

Pero ¿de qué Dios habla Nietzsche?, ¿Qué tipo de religión ridiculiza?. En el fondo no es la 

persona de Cristo, o el Dios de la Biblia al que está criticando, sino la sistematización 

platónica e idealista. Quien está en el banco de los acusados es la teología cristiana que 

caricaturiza todo el contenido auténticamente religioso. La figura de Cristo es respetada, la 

rebelión se dirige contra las formas históricas en que el cristianismo se encarna. Se trata 

más bien de establecer una lucha sin cuartel contra la falsa moral, que no duda de calificar 

de anticristiana, y de la que es portavoz la Iglesia cristiana. La moral cristiana hace del ser 

humano un extraño para sí mismo. 

Relacionándolo con su crítica de la moral, Nietzsche afirma que el cristianismo ha 

realizado una inversión de los valores religiosos de Grecia y Roma y que es una rebelión 

de los esclavos orientales contra sus señores, una neurosis religiosa, una enfermedad 

de la vida, un predominio de los valores plebeyos. 

El cristianismo es la manifestación más fuerte que se ha dado en la historia universal del 

"extravío de los instintos" que ha sufrido el hombre europeo y que consiste en el invento 

de un trasmundo ideal y una desvalorización del mundo terreno. 

La religión y sobre todo el cristianismo es para Nietzsche, una determinada práctica 

vital, una relación con la existencia, una evaluación de la vida. Cristo es, para él, el 

hombre manso, de instintos débiles, pero no lo considera el fundador de la Iglesia. Trae la 

"buena nueva", el evangelio de la paz y la mansedumbre. Es también la negación del orden 

jerárquico del judaísmo. El fundador de la Iglesia, para Nietzsche, es Pablo, que dio un 

giro distinto a los valores morales predicados por Jesús, situando la bienaventuranza más 

allá de la muerte e interpretándola como un premio futuro. Pablo representa el triunfo del 

sacerdote judío sobre Jesús de Nazaret. 

El cristianismo que significó el fin del mundo antiguo aniquiló las formas y valores más 

nobles de la vida y ésta fue invertida y pervertida hasta la raíz. 



La propuesta nietzscheana 48 

9 LA PROPUESTA NIETZSCHEANA 

9.1 La interpretación nietzscheana de la realidad: la voluntad de 
poder 

9.1.1 EL SER COMO DEVENIR Y SU INTERPRETACIÓN COMO PERSPECTIVA 

Para Nietzsche la realidad tiene un carácter móvil, dinámico, incesantemente cambiante; 

en una palabra, la realidad es perspectiva. Y en lo que se refiere a aquella expresión o 

modo de la realidad, que es la vida (en su sentido más lato), también esta realidad vital es 

devenir y perspectiva. Pero también la vida es "interpretadora", es decir: selecciona e 

interpreta el aspecto o perspectiva bajo la que se enfrenta y se relaciona con la 

realidad. Vivir es optar por una perspectiva o un juego de perspectivas. 

Intentar llevar a cabo una comprensión fija, esencial y definitiva de la realidad es 

imposible; y no sólo ni tanto porque la realidad sea devenir, cuanto porque ni el más 

riguroso análisis científico, y pretendidamente objetivo, podría conseguirlo. La 

interpretación humana siempre estará limitada por una determinada perspectiva, nunca 

puede ser definitiva ni total. 

9.1.2 EL SER HUMANO COMO PLURALIDAD DE INSTINTOS (PERSPECTIVAS) EN 

CONTINUA LUCHA ENTRE SÍ 

Múltiple es la realidad del mundo en cuanto tal, y múltiple es el ser del ser humano 

porque éste posee una pluralidad de impulsos e instintos, cada uno con su perspectiva 

propia y en constante lucha entre sí. 

Son estas distintas perspectivas las que nos muestran los distintos aspectos del ser. El 

error surge cuando, olvidando esta multiplicidad, lo que se nos muestra en una 

perspectiva se fija, o queda establecido como lo único determinante, con el 

menosprecio consiguiente de todas las demás perspectivas y de su inagotable 

afluencia cambiante. 

Históricamente el ser humano ha ido fijando distintas perspectivas según sus necesidades, 

y es absurdo pretender recortar arbitrariamente esas múltiples necesidades. 

9.1.3 EL NUEVO SENTIDO DE LA "VERDAD" COMO LO FAVORABLE A LA VIDA 

La falsedad o error de un juicio no es una objeción contra el mismo. La cuestión de fondo 

se plantea ahora con otro sentido: si un juicio favorece o no a la vida; si la conserva, si la 

hace más grande. 

La "verdad", del ser verdadero, lo estable, o -con otras palabras- lo que hemos podido 

pescar con nuestros conceptos y categorías en el devenir del ser, esto es únicamente la 

consolidación de una perspectiva, apariencia que se ha impuesto a través de la 

costumbre pero no por ello deja de ser un "error". De ahí que Nietzsche afirme: 

"La verdad es aquella clase de error sin la que una determinada especie de seres vivos no 

podrían vivir. El valor para la vida es lo que decide en última instancia" 



La propuesta nietzscheana 49 

Voluntad de Poder, III, pág. 492 

La verdad pasa a ser conciencia de parcialidad de toda perspectiva. 

9.1.4 LA VOLUNTAD DE PODER COMO VOLUNTAD DE APARIENCIA  

La voluntad de poder justifica -como condición necesaria de la afirmación de la vida- 

el error, incluso la ilusión, y sobre todo con relación al conocimiento que el ser humano 

pueda tener acerca del mundo. 

La voluntad de poder implica conocer la auténtica realidad del ser: el devenir, y sabe 

que la razón humana no podrá jamás abarcarlo, totalizarlo, ni simplificarlo con sus 

categorías. 

9.1.5 LA VOLUNTAD DE PODER COMO CREACIÓN DE NUEVOS VALORES 

Al haber redescubierto la pluralidad de sentidos que tiene el Ser la voluntad de poder se 

define como creación de nuevos valores. Se define así un devenir creativo de las fuerzas, 

un triunfo de la afirmación de la vida, de esta vida terrenal múltiple y en constante 

movimiento. 

La voluntad de poder tiene por esencia la "afirmación": afirma la Tierra, la Vida total, 

en su aspecto constructivo y destructivo, es decir, en el mismo sentido en que era 

rechazado. Dicha afirmación nos desvela la "alegría" como único móvil principal de la 

filosofía: fortalecer la alegría hacia la vida: 

"Vosotros, hombres superiores, aprended a reír..." 

Así habló Zaratustra. Alianza: Madrid, 1975, pág. 194 

9.1.6 LA VOLUNTAD DE PODER COMO DONACIÓN DE SENTIDO 

La voluntad de poder es ser conscientes y actuar en consecuencia desde el conocimiento de 

que somos nosotros quien damos sentido a la realidad desde nuestras distintas 

perspectivas: reconocimiento de ese poder creador, voluntad de llevarlo a cabo. 

9.2 El superhombre 

9.2.1 EL SUPERHOMBRE ES AQUEL QUE REALIZA SU VERDADERA ESENCIA 

EXISTENCIAL: LA VOLUNTAD DE PODER 

El hombre sólo es un puente hacia el Superhombre; en éste se presentarán nuevas virtudes, 

nuevos valores. 

La moral del hombre superior propone una revuelta contra la degeneración de la 

humanidad que resulta del hecho de que el cristianismo ha domesticado al ser humano 

hasta convertirlo en un animal aprisionado. 

La nueva moral pretende estar al servicio del Superhombre, al servicio de la 

"recuperación" de los instintos vitales del ser humano, es decir, transformar al ser 

humano que domesticado por el cristianismo, se ha convertido en mezquino, mediocre, 



La propuesta nietzscheana 50 

prudente, servil, indiferente, perezoso, dócil, olvidando su verdadera esencia existencial: 

la voluntad de poder. 

9.2.2 EL RASGO ARISTOCRÁTICO DEL SUPERHOMBRE 

El "hombre superior" hace caso omiso de los prejuicios de la gente. No cree en la 

"igualdad" -ésta, afirma, sólo es una artimaña de los débiles de espíritu, de los cristianos y 

de los socialistas-, dice sí a las "jerarquías", a la inalienable diferencia que tiene que 

haber entre los individuos. La igualdad sólo lleva a una moral de "rebaño", de "esclavos". 

Las características del ser humano como animal de rebaño deben rechazarse, su 

mansedumbre, su docilidad, su alienación espiritual. 

9.2.3 LA VIDA COMO "EXPERIMENTO" 

La vida como experimento quiere decir que no hay más que posibilidades para vivir cada 

día con más fuerza y amor hacia la vida. El Superhombre se ríe de los valores del 

mundo suprasensible, sabe que él mismo los ha creado y que lo único que posee 

carácter de obligatoriedad es la vida misma. 

Por eso el hombre superior es un niño y un gran bailarín; porque el niño no tiene 

prejuicios, es inocente, juega con la vida solamente; mientras que el bailarín hace del 

juego un riesgo permanente, se pasea "por la cuerda floja del devenir", hace de su vida 

un continuo experimentarse a sí mismo. 

 El hombre superior es, en definitiva, el que se afirma en el devenir de la vida sin 

necesidad de crearse subterfugios, otros mundos, donde consolar la angustia 

producida por su espíritu que no ha sido suficientemente fuerte para domeñar la 

imagen trágica del mundo. 

Aquí está la clave: 

a) En qué sentido Nietzsche habla de los fuertes: aquellos que son capaces de enfrentarse 

a la imagen trágica del mundo. 

b) La aceptación de la única realidad del devenir: única vida y en constante cambio, y 

renuncia a crear mundos imaginarios como consuelo al vértigo -angustia- que produce esta 

verdad. 

c) La visión trágica de la existencia: lucha constante entre lo apolíneo y lo dionisíaco, lo 

efímero de la vida, contrastado con la afirmación radical del deseo de vivir y hacerlo como 

experimento dominado por la alegría, la  inocencia y el riesgo -sin subterfugios, no 

negligente-. 

9.2.4 EL SUPERHOMBRE COMO GENIO, ESPÍRITU LIBRE Y FILÓSOFO VENIDERO 

Son distintas caracterizaciones que hace a lo largo de sus obras: 

El genio: es un instrumento a través del que se manifiesta el fondo creador de la vida. 

Filósofo venidero: comprenderá las grandes verdades de la "muerte de Dios" y de la 

esencia de la vida: "la voluntad de poder". 



La propuesta nietzscheana 51 

Espíritu libre: cuyas características son la audacia y el afán experimentador. No respeta 

nada y es capaz de desenmascarar lo que se oculta tras el ideal. Se descubre a sí mismo 

como el que dicta los valores. Adquiere la posibilidad de proyectar nuevos valores y de 

invertir los existentes. 

En el prólogo de Así habló Zaratustra presenta la figura del Superhombre. En su descenso 

de la montaña Zaratustra se encuentra primero con un eremita "que no ha oído todavía 

nada de que Dios ha muerto". Llega a la ciudad y en el mercado intenta hablar al pueblo. 

Les enseña la doctrina del "superhombre" y además les muestra la imagen del "Último 

hombre": 

El superhombre: el hombre sólo es un tránsito entre el animal y el superhombre. 

Cuando Zaratustra llegó a la primera ciudad, situada al borde de los bosques, encontró 

reunida en el mercado una gran muchedumbre: pues estaba prometida la exhibición de 

un volatinero. Y Zaratustra habló así al pueblo: Yo os enseño el superhombre. El 

hombre es algo que debe ser superado. ¿Qué habéis hecho para superarlo? 

Todos los seres han creado hasta ahora algo por encima de ellos mismos: ¿y queréis ser 

vosotros el reflujo de esa gran marea, y retroceder al animal más bien que superar al 

hombre? 

¿Qué es el mono para el hombre? Una irrisión o una vergüenza dolorosa. Y justo eso es 

lo que el hombre debe ser para el superhombre: una irrisión o una vergüenza dolorosa. 

Habéis recorrido el camino que lleva desde el gusano hasta el hombre, y muchas cosas 

en vosotros continúan siendo gusano. En otro tiempo fuisteis monos, y aun ahora es el 

hombre más mono que cualquier mono. 

Y el más sabio de vosotros es tan sólo un ser escindido, híbrido de planta y fantasma. 

Pero ¿os mando yo que os convirtáis en fantasmas o en plantas? 

¡Mirad, yo os enseño el superhombre! 

El superhombre es el sentido de la tierra. Diga vuestra voluntad: ¡sea el superhombre el 

sentido de la tierra! 

¡Yo os conjuro, hermanos míos, permaneced fieles a la tierra y no creáis a quienes os 

hablan de esperanzas sobreterrenales! Son envenenadores, lo sepan o no. 

Son despreciadores de la vida, son moribundos y están, ellos también, envenenados, la 

tierra está cansada de ellos: ¡ojalá desaparezcan! 

En otro tiempo el delito contra Dios era el máximo delito, pero Dios ha muerto y con Él 

han muerto también esos delincuentes. ¡Ahora lo más horrible es delinquir contra la 

tierra y apreciar las entrañas de lo inescrutable más que el sentido de aquélla ! 

En otro tiempo el alma miraba al cuerpo con desprecio: y ese desprecio era entonces lo 

más alto: -el alma quería el cuerpo flaco, feo, famélico. Así pensaba escabullirse del 

cuerpo y de la tierra. 

¡Oh!, también esa alma era flaca, fea y famélica: ¡y la crueldad era la voluptuosidad de 

esa alma! 



La propuesta nietzscheana 52 

Mas vosotros también, hermanos míos, decidme: ¿qué anuncia vuestro cuerpo de 

vuestra alma? ¿No es vuestra alma acaso pobreza y suciedad y un lamentable bienestar? 

En verdad, una sucia corriente es el hombre. Es necesario ser un mar para poder recibir 

una sucia corriente sin volverse impuro. 

Mirad, yo os enseño el superhombre: él es ese mar, en él puede sumergirse vuestro gran 

desprecio. 

¿Cuál es la máxima vivencia que vosotros podéis tener? La hora del gran desprecio. La 

hora en que incluso vuestra felicidad se os convierta en náusea, y eso mismo ocurra con 

vuestra razón y con vuestra virtud. 

La hora en que digáis: "¡Qué importa mi felicidad! Es pobreza y suciedad y un 

lamentable bienestar. ¡Sin embargo, mi felicidad debería justificar incluso la existencia!" 

La hora en que digáis: «¡Qué importa mi razón! ¿Ansía ella el saber lo mismo que el 

león su alimento? ¡Es pobreza y suciedad y un lamentable bienestar!"» 

La hora en que digáis: «¡Qué importa mi virtud! Todavía no me ha puesto furioso. ¡Qué 

cansado estoy de mi bien y de mi mal! ¡Todo esto es pobreza y suciedad y un 

lamentable bienestar!» 

La hora en que digáis: «¡Qué importa mi justicia! No veo que yo sea un carbón ardiente. 

¡Mas el justo es un carbón ardiente!» 

La hora en que digáis: «¡Qué importa mi compasión! ¿No es la compasión acaso la cruz 

en la que es clavado quien ama a los hombres? Pero mi compasión no es crucifixión.» 

¿Habéis hablado ya así? ¿Habéis gritado ya así? ¡Ah, ojalá os hubiese yo oído ya gritar 

así! 

¡No vuestro pecado -vuestra moderación es lo que clama al cielo, vuestra mezquindad 

hasta en vuestro pecado es lo que clama al cielo! 

¿Dónde está el rayo que os lama con su lengua? ¿Dónde la demencia que habría que 

inocularos? 

Mirad, yo os enseño el superhombre: ¡él es ese rayo, él es esa demencia!- Cuando 

Zaratustra hubo hablado así, uno del pueblo gritó: 

«Ya hemos oído hablar bastante del volatinero; ahora, ¡veámoslo también!» Y todo el 

pueblo se rió de Zaratustra. Mas el volatinero, que creyó que aquello iba dicho por él, se 

puso a trabajar. 

Mas Zaratustra contempló al pueblo y se maravilló. Luego habló así: «El hombre es una 

cuerda tendida entre el animal y el superhombre, una cuerda sobre un abismo. 

Un peligroso pasar al otro lado, un peligroso caminar, un peligroso mirar atrás, un 

peligroso estremecerse y pararse. 

La grandeza del hombre está en ser un puente y no una meta: lo que en el hombre se 

puede amar es que es un tránsito y un ocaso.» 

Así habló Zaratustra, primera parte 



La propuesta nietzscheana 53 

Pero el fracaso de Zaratustra es total y se burlan de él. Comprende entonces que hablar a 

todos es no hablar a nadie y, después de enterrar al volatinero (funambulista) que se 

estrella mientras divertía al pueblo, regresa a la montaña y decide hablar sólo a aquellos 

que tengan todavía "oídos para oír cosas inauditas". 

9.3 El eterno retorno 

Nietzsche afirma que es su pensamiento más profundo, es sin embargo, uno de los menos 

elaborados desde el punto de vista teórico. 

9.3.1 LA FUGACIDAD DEL INSTANTE FRENTE A  LA METAFÍSICA DE LA ETERNIDAD: 
NEGACIÓN DE TODA TRASCENDENCIA 

Cuando se admitía la existencia de Dios, se consideraba que de Él manaba el tiempo y a Él 

volvía. Las cosas perecederas y caducas eran barridas por el tiempo y sólo escapaba lo 

espiritual, que retornaba a su verdadera patria eterna (en Platón al mundo de las ideas) 

Todo aquello que no podía escapar al tiempo debía perecer. 

Nietzsche trata de negar la condición perecedera de lo real. Lo que realmente es, es el 

"instante" que se desvanece y esto es lo que hay que amar. 

Es el Superhombre el que puede llegar a comprender que ningún "instante" tiene 

justificación más allá de sí mismo y que además en el "instante" feliz está la 

justificación de lo pasado y de lo futuro. 

9.3.2 VISIÓN CÍCLICA DEL TIEMPO: LA ACEPTACIÓN DE LO POSITIVO Y DE LO 

NEGATIVO 

Acaso el adelante y el atrás del tiempo sea una ilusión que la voluntad de poder puede 

hacer desaparecer: quizás todo esté por delante y a la vez todo hubiese ocurrido, incluido 

el futuro. 

La esencia oculta del curso del tiempo es su repetibilidad: esta es la clave para superar el 

peso del pasado y su irreversibilidad en la concepción clásica del tiempo -que es lineal-. 

No todos los seres humanos son capaces de comprenderlo y sobre todo de aceptarlo. Pues 

se trata de aceptar todo el contenido -tanto lo bueno como lo malo- del mundo una y 

mil veces. 

Hay que amar la vida de forma que quiera volver a vivirla porque -efectivamente- 

todo vuelve a repetirse eternamente. Es lo que se denomina "amor fati" amor al destino, 

una afirmación radical: el no querer que nada sea distinto, ni en el pasado, ni en el futuro ni 

por toda la eternidad. 

  "Para poder decir sí auténticamente a algo, hay que decir sí a todo" 

El superhombre empieza a mirar el futuro como el campo experimental de sucesivos 

simulacros creadores y no como el territorio salvífico y justificador del presente, pues 

este último es, en todo su transcurso, pleno de por sí. 


