HANNA ARENDT : LOS ORIGENES DEL TOTALITARISMO Y LA CONDICION
HUMANA

Hannah Arendt, nacida Johanna Arendt (Linden-Limmer, 14 de octubre de 1906 - Nueva
York, 4 de diciembre de 1975) fue una escritora y tedrica politica alemana, posteriormente
nacionalizada estadounidense, de religion judia y puede ser considerada como una de las
fildsofas mas influyentes del siglo xx.

En 1924 comenzo sus estudios en la universidad de Marburgo y durante un afo asistio a
las clases de Filosofia de Martin Heidegger y de Nicolai Hartmann, y a las de teologia
protestante de Rudolf Bultmann, ademas de griego.

A comienzos de 1926 decidid cambiarse de universidad, trasladandose durante un
semestre a la universidad Albert Ludwig de Friburgo, para aprender con Edmund Husserl.
A continuacion estudié Filosofia en la universidad de Heidelberg y se doctoré en 1928
bajo la tutoria de Karl Jaspers, con la tesis “El concepto del amor en san Agustin”. La
amistad con Jaspers duraria hasta la muerte de este.

La privacion de derechos y persecucion en Alemania de judios a partir de 1933, asi como
su breve encarcelamiento ese mismo ano, contribuyeron a que decidiera emigrar.

El régimen nacionalsocialista le retiré la nacionalidad en 1937, por lo que fue apatrida,
hasta que consiguié la nacionalidad estadounidense en 1951.

Los origenes del totalitarismo

En la primera parte de su obra principal, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Los
origenes del totalitarismo, de casi mil paginas, Arendt reconstruye el desarrollo del
antisemitismo en los siglos XVIIl y XIX; en la segunda parte cuenta el desarrollo y el
funcionamiento del racismo y el imperialismo en el siglo xix y principios del xx; y en la
tercera describe las dos formas de totalitarismo (que ella llama «dominacion total»), el
nacionalsocialismo y el estalinismo, sobre el trasfondo de su tesis de la creciente
destruccién del espacio politico por la alienacidn del individuo en la sociedad de masas.

Antisemitismo, imperialismo y totalitarismo

Arendt descarta todas las ideologias del siglo XIX, como el cientificismo de los
burgueses, por ejemplo el caso del darwinismo. Pero también rechaza el idealismo como
origen del concepto nacionalsocialista de «ley natural». Igualmente se posiciona de forma
critica frente al optimismo histérico filosofico con respecto al progreso, que se muestra por
ejemplo en el marxismo, y las concepciones pesimistas de la historia, ya que rechaza toda
representacion lineal de la evolucion historica, y, en su lugar, esta convencida de la
posibilidad de un nuevo comienzo o de un fracaso de cada nueva generacion.

El antisemitismo se convirtio en el siglo XVIIl y XIX en una ideologia irracional ligada
al nacionalismo. Especialmente importante para el desarrollo de esta ideologia de las
naciones y pueblos es, segun lo ve Arendt, el imperialismo, que estudia, tomando como



herramienta la teoria del imperialismo de Rosa Luxemburg, como base del desarrollo
posterior del antisemitismo y el racismo. Mientras que el antisemitismo «nacional» busca
la expulsion de los judios del pais, el antisemitismo «imperial» busca la aniquilacion de los
judios en todas las naciones.

El imperialismo descompuso los espacios politicos de la sociedad, al eliminar los
obstaculos de politica interior y exterior que impedian la expansion del capital. Arendt
expande el concepto marxista del imperialismo con la dimensién del racismo y critica la
reduccién de la discusion sobre el capitalismo a puras cuestiones econdmicas. El movil
politico del imperialismo es el intento de dividir la humanidad en «razas de sefiores y
esclavos», en «negros y blancos».

En el curso de su politica de conquista del mundo, los regimenes totalitarios aumentaron
mucho el numero de refugiados y apatridas y se esforzaron en destruir sus posiciones
juridicas y morales, para disolver a los estados nacién desde dentro:

“Quienquiera que los perseguidores expulsasen del pais como escoria de la
humanidad —judios, trotskistas, etc.—, también era recibido como escoria de la
humanidad en todas partes, y cuando se le declaraba como indeseado y
molesto, se le recibia como extranjero molesto, en cualquier lugar adonde
fueran.” H Arendt.

La cuestidon de por qué los judios fueron elegidos como victimas ocup6 a la pensadora
politica a menudo. Ya en la introduccidn critica a los historiadores que no van mas alla de
la imagen del «judio errante» (Ewiger Jude), del antisemitismo natural y eterno o que
difunden la teoria del «cabeza de turco», o bien la «teoria de la valvula» para explicar la
aniquilacién de los judios por parte de los nazis.

“Si es cierto que la humanidad siempre ha insistido en asesinar a los judios,
entonces el asesinato de judios es una actividad normal y humana y el odio a
los judios una reaccion que ni siquiera hace falta justificar.”

H.Arendt

Sin embargo, de hecho no hay nada tan «terriblemente facil de recordar» como la
inocencia de todos aquellos que se vieron atrapados por la «maquina del terrory.

Delimitacién y caracterizacion del totalitarismo

Arendt restringe el concepto de totalitarismo al nacionalsocialismo, que terminé con la
muerte de Hitler, y el estalinismo, cuya implementacion ella situa entre 1929 y la muerte
de Stalin en 1953, dentro de la historia de la Union Soviética. Se trata, segun su
concepcion, de «variaciones del mismo modelo». En definitiva, para la politica totalitaria
no son importantes el Estado y la nacion, sino el movimiento de masas, que se apoya en
ideologias como el racismo o el marxismo.

Como caracteristicas de esa forma de gobierno ve: la transformacién de las clases —
sobre la base de intereses— en movimientos de masas fanaticas, el abandono de

la solidaridad de grupo, el Fuhrerprinzip, los asesinatos en masa, la pasividad de las
victimas, las delaciones, asi como la «admiracion por el crimen».



En consecuencia, los seguidores de movimientos de masas totalitarios no son permeables
a los argumentos e ignoran su instinto propio de supervivencia. Los lideres totalitarios se
vanaglorian de sus crimenes y anuncian otros nuevos. Ejecutan «leyes de la naturaleza o
de la historia». Mientras que el materialismo dialéctico se basa en las mejores tradiciones,
el racismo es penosamente vulgar. Ambas ideologias resultaban en la eliminacién de «lo
perjudicial» o lo superfluo con vistas a que un movimiento avance sin obstaculos.

Para Arendt, el totalitarismo es la unica forma de Estado con la que no puede haber una
coexistencia 0 un compromiso.

Alianza temporal entre populacho y élite

Los movimientos totalitarios estan caracterizados segun Arendt por la lealtad de sus
seqguidores. Precisamente una gran parte de la élite intelectual y artistica se identificé —
por lo menos por un tiempo— con el gobierno totalitario. La élite habria renegado (con
buenas razones) de la sociedad antes de que el «hundimiento del sistema de clases»
generara a los «individuos de la masa» (Massenindividuen) y ahora podria «entender» las
masas. De igual forma, el populacho, al que no le afectan las constituciones, partidos o
sistemas morales y que incluye los bajos fondos y la chusma, también esta al margen de
la sociedad. Estaria por primera vez dispuesto y en la posicion de organizar a las masas
Yy, Ya que no puede aspirar a una carrera laboral, a ocupar puestos politicos.

Los lideres de los partidos pensaban que ello iba a desacreditar al populacho, pero fue al
contrario, ya que la posicion de las masas era tan desesperada que ya no tenian
esperanzas en una sociedad burguesa. El «fanatismo histérico» de Hitler y la «crueldad
vengativa» de Stalin tenian, segun Arendt, rasgos caracteristicos del populacho.

“En cualquier caso, la alianza temporal entre élite y populacho descansaba en
gran medida sobre el auténtico divertimiento que producia entre las élites el
que la chusma desenmascarase la respetabilidad de la buena sociedad, tanto
cuando los barones del acero alemanes recibian al «pintor de brocha gorda
Hitler», como cuando la vida intelectual y cultural fue descarrilada de su via
académica por falsificaciones burdas y vulgares.”

H.Arendt

Posteriormente, la élite estuvo especialmente fascinada por el radicalismo, por la
eliminacién de la separacién entre lo privado y lo publico y por la captura de la totalidad
del ser humano por medio de la cosmovision correspondiente. La élite consideraba que
las convicciones de la chusma eran puras, no como los modos de comportamiento de la
burguesia, debilitados por la hipocresia. Pero las esperanzas de ambos grupos no se
cumplieron, ya que los lideres de los movimientos totalitarios, que procedian en gran parte
de la chusma, no representaban ni los intereses de esta ni los de los seguidores
intelectuales, sino que ambicionaban «reinos milenarios». Las iniciativas de la élite y la
chusma habrian sido mas bien obstaculos en «la creacion de aparatos funcionales de
dominacion y exterminio». Los dirigentes prefirieron volver a echar mano de la «masa
de filisteos pequefioburgueses sincronizados».

Propaganda totalitaria y adoctrinamiento



Mientras la chusma y la élite por si mismas querian revolucionar todo lo existente a través
del terror, a las masas solo se las podia integrar en las organizaciones totalitarias a través
de la propaganda. Los movimientos totalitarios transforman la percepcioén de la realidad
de la sociedad y la fijan en significados universales. El movimiento absorbio ideologias de
una «sociedad racial o [de] una sociedad sin clases y sin nacion»y difundio teorias sobre
conspiraciones contra la sociedad por parte de los judios o los enemigos del partido.

Para el caso del nacionalsocialismo, Arendt ejemplifica el significado de este fenémeno a
través de Los protocolos de los sabios de Sion. Hay que preguntarse como es posible que
esta evidente falsificacion llegase a ser la «Biblia de un movimiento de masas». Con la
creencia en la «conspiracion judia mundial» y sus elementos modernos, se podian
transmitir soluciones a los problemas modernos. «Son especificamente los elementos
modernos a los que Los Protocolos deben su extraordinaria actualidad, son los que tienen
un efecto mas fuerte que la mezcla de antiguas supersticiones, mucho mas banal.»

También en el estalinismo encuentra rasgos antisemitas que siguen el modelo nazi. La
referencia a una conjura mundial judia en el sentido de Los sabios de Sion, el cambio de
significado del término «sionismoy, que incluia a todas las organizaciones no sionistas y
por lo tanto a todos los judios, se prestaba mejor a la realizacion de las aspiraciones a un
dominio mundial que el capitalismo o el imperialismo, gracias al resentimiento antisemita
preexistente en la poblacién.

Tras la toma de poder de los «movimientos», segun la autora, la propaganda fue
sustituida por el adoctrinamiento. El terror ahora no solo se dirigia contra los supuestos
enemigos, sino también contra los amigos que se habian vuelto incobmodos. La entrega de
los miembros fieles llegaba asi a tal punto que estaban dispuestos a sacrificar sus vidas
por el lider o el partido en cualquier momento. Arendt lo ejemplifica en la actitud de los
acusados en los Procesos de Moscu.

Las mentiras sobre los «conspiradores», argumenta Arendt, no se debilitaban por su
obviedad:

«De esta forma, ni la evidente impotencia de los judios contra su exterminio
consiguio destruir la fabula sobre la omnipotencia de los judios, ni la liquidacion
de los trotskistas en Rusia y el asesinato de Trotski consiguieron destruir la
fabula de la conjura de los trotskistas contra la Union Soviética.»

El terror como esencia del totalitarismo

Durante la época del nacionalsocialismo, continia Arendt, el aparato de poder fue
establecido en su totalidad, uniformizado y, poco a poco, estructurado de forma cada vez
mas radical e inescrutable. El «derecho al asesinato», junto con los métodos para eliminar
el conocimiento de la sociedad, se convirtieron en la cosmovisién visible.

«Que los nazis querian conquistar el Mundo, expulsar a pueblos "ajenos" y
"extirpar a los biolégicamente minusvalidos" era tan poco secreto como

la Revolucion mundial y los planes de conquista mundial del bolchevismo
ruso.» H. Arendt.

Mientras que los nazis mantuvieron siempre la ficcion de la conjura mundial judia,

los bolcheviques cambiaron su ficcion en diversas ocasiones: de la conjura mundial
trotskista, pasando por el imperialismo, hasta la conjura de los «cosmopolitas sin raices»,
etc. El instrumento de poder de Stalin era la transformacién de los partidos comunistas en
filiales del Komintern ruso, dominado por Moscu. Dentro del «mundo totalitario» dominaba
el aparato policial en forma de policia secreta, OGPU o Gestapo.



El numero de judios u otros grupos asesinados en los campos de exterminio y
concentracion nazis o de los muertos en la «guerra de depredacion» son demostrables.
Desde las fuentes que poseia Arendt, una cuantificacion precisa de las victimas del
estalinismo no era posible. Los asesinatos iban desde las liquidaciones en los gulag,
hasta las pérdidas durante la colectivizacion de la tierra, los Procesos de Moscu o la
limpieza general de toda la burocracia. Arendt se apoyd, entre otras cosas, en
informaciones de intelectuales jovenes rusos contemporaneos sobre las «purgas masivas,
secuestros y exterminio de pueblos enteros».

Hannah Arendt describe los campos de concentracidén y exterminio como instituciones de
experimentacion que servian para la eliminacion de personas, la humillacién de individuos
y para demostrar que los seres humanos pueden ser dominados totalmente. La identidad,
la pluralidad y la espontaneidad debian ser aniquiladas. Los campos eran centrales para
la conservacion del poder; los crimenes y las crueldades eran tan espantosos, el terror tan
grande, que facilmente les resultaban increibles a aquellos que no estaban implicados. De
hecho, la verdad de las victimas ofendia el sentido comun. Los «anuncios» de Hitler,
«repetidos cientos de veces, diciendo que los judios eran parasitos que habia que
exterminary, no eran creidos.

El terror frente al «mal radical» trae consigo el conocimiento de que para esto no hay
ninguna medida politica, histérica ni moral.

Los campos de concentracidon estan siempre fuera del sistema penal normal. Se basan en
el «xhomicidio de la persona juridica». El ser humano es reducido a: «judio», «portador de
bacilos», «exponente de clases en desaparicion». En el caso de los criminales y los
presos politicos, segun Arendt, la aniquilacién de la persona juridica no es posible por
entero, «ya que saben por qué estan alli». Empero, la mayoria de los presos era
completamente inocente. Precisamente esos fueron los liquidados en las camaras de gas,
mientras que los auténticos enemigos del régimen eran, a menudo, asesinados antes. La
«desapariciéon de los derechos» del ser humano es una «condicidén previa para su dominio
total» y es valida para cualquier habitante de un sistema totalitario.

A esto se afade el «asesinato de la persona moral». Se trata de un sistema del olvido,
que alcanzaba hasta los circulos familiares y de amistades de los afectados. La muerte se
anonimizaba. Obrar de forma moral y las cuestiones de conciencia no eran posibles.
Arendt cita el informe de Albert Camus sobre una mujer a la que los nazis le hicieron
elegir cual de sus tres hijos debia ser asesinado.

Lo unico que queda entonces para evitar la conversion de las personas en «cadaveres
vivientes» es la conservacion de la «diferencia, la identidad». Hannah Arendt tiene muy
presente las condiciones en los transportes a los campos, la decalvacion, el desnudo, la
tortura y el asesinato. Mientras que las SA asesinaban con «odio» y «brutalidad ciega», el
asesinato en el campo de concentracién era un «acto de aniquilacidn mecanizadoy, en
parte sin «bestialidad individualy, realizado por personas normales, que habian sido
educadas para pertenecer a las SS.

El terror, como esencia de un gobierno totalitario, produce inicialmente una peculiar fuerza
de atraccion sobre personas modernas desarraigadas, para hacer mas tarde las masas
mas densas y destruir todas las relaciones entre las personas. El principio es la ideologia,
«la coaccion internay, reinterpretada y asimilada de tal forma que las personas, llenas de
miedo, desesperacion y abandono, son impulsadas a su propia muerte, si «uno mismo»
pertenece, al fin y al cabo, a los «superfluos» o «parasitos».

Al final, Arendt subraya que el dominio total, el totalitarismo, no se derrumba en un largo
proceso, sino que lo hace de forma repentina, negando los seguidores su participacion en
los crimenes e incluso su pertenencia al movimiento.



La condicion humana

Al contrario que Heidegger, Arendt basaba su pensamiento en el nacimiento del individuo
y no en la muerte. Su segunda obra principal, The Human Condition, La condiciéon
humana, publicado en 1958 y traducido al aleman por ella misma con el titulo Vita activa
oder Vom tatigen Leben (1960), esta dedicada principalmente a la filosofia y en ella
Hannah Arendt desarrolla esta idea del nacimiento.

Con el nacimiento empieza la capacidad de realizar un nuevo comienzo. El individuo tiene
la tarea de configurar el mundo, en conexion con las demas personas. Con ello hace
referencia a las condiciones basicas de la vida activa del ser humano, que Arendt limita a
«labor, trabajo, accién» (Arbeiten, Herstellen, Handeln). Distingue de eso la «esencia» o
«naturaleza» del ser humano, que no es posible definir conceptualmente y no son
accesibles al conocimiento humano. Los intentos de definirlas terminan «habitualmente
con alguna clase de construcciones de algo divino».

La acciodn esta, desde su punto de vista, mas estrechamente ligada al nacimiento que la
labor y el trabajo.

Labor y trabajo.

La labor sirve a la subsistencia del individuo y de la especie. En consecuencia, esta labor
pertenece necesariamente a la vida humana, pero también a todo otro ser vivo. La labor
no esta, asi lo considera Arendt, ligado a la libertad, sino que representa una coaccion a la
conservacion de la vida, que subyace continuamente al hombre desde su nacimiento
hasta la muerte.

Sobre la base de la labor, el individuo comienza a reflexionar sobre la finitud de su
existencia. Para huir de esa certeza, el hombre, con el trabajo, erige un mundo propio
artificial, paralelo al natural, para el que produce objetos de diferentes materiales. Arendt
parte de que este mundo es estable y que el individuo puede construir relaciones
personales con los objetos y fendmenos producidos. Un ejemplo es el sentimiento de
«volver a casa». En un mundo en constante cambio, el ser humano no puede sentirse en
casa.

La distincion introducida por Arendt entre arbeiten ( «laborar») y herstellen (“trabajar”,
«fabricar») también se refiere a la produccion (Produktion). Como productos del trabajo
(Produkte der Arbeit) menciona los bienes de consumo, que son «consumidos», mientras
que productos de la fabricacién o construccion (Produkte des Herstellens) son aquellos
que son «necesitados» 0 «usados» (gebraucht).

Accion

Finalmente, la accién, das Handeln, en tanto sirve a la fundamentacién y conservacion de
la comunidad politica, crea las condiciones para una continuidad de las generaciones,
para el recuerdo y, de esta forma, para la historia. Transcurre entre los individuos y
muestra a la vez la singularidad, la diferencia y el pluralismo del ser humano. El ser
humano singular puede, segun Arendt, sobrevivir en una sociedad sin jamas trabajar o
producir algo por si mismo.



La accion consiste en la actividad mediante la cual los seres humanos pueden transformar
el mundo de la vida politica; para ello se requiere de la participacion de la comunidad, de
la existencia de un espacio publico en el que los ciudadanos puedan obrar, expresar y
deliberar libremente. La comunicacion, es decir, «encontrar la palabra adecuada en el
momento oportunoy», ya es accion. «Muda lo es sélo la violencia y, ya sélo por esa razoén,
la mera violencia jamas podra reivindicar grandeza». Arendt recalca: a pesar de que el
individuo sepa que es un ser humano, sin accion no sera reconocido como tal por los
demas. El titulo elegido para la ediciéon alemana, Vita activa, hace referencia a este curso
de pensamientos.

La accion se realiza en el espacio publico. Para Arendt, la forma mas clara de su
realizacion se encontraba en la polis griega, donde el trabajo transcurria en el espacio
privado del hogar —con todas las consecuencias de un despotismo—, mientras que la
accioén transcurria en el espacio publico del agora. Este lugar publico era el de la vita
activa, de la comunicacion, la conformacion y la libertad politica entre iguales.

Del proceso de comprension en el espacio politico a la sociedad de masas

Por el contrario, segun Arendt, durante la Edad Media se produjo un desplazamiento
sobre la base de la dogmatica cristiana. La libertad suprema para el ser humano estaba
entonces en la «vita contemplativa» dirigida a Dios. En ello se valoraba el elemento de la
fabricacion artesana o artistica por encima del pensamiento (filoséfico) y la accion
(politica). EI hombre se convirtié en el Homo faber, es decir, creador de un mundo
artificial. El «mudo asombro» que desde la filosofia antigua era considerado como «el
principio y el fin de toda filosofia» y que solo era accesible a unos pocos, perdid
significado en favor de la «mirada intuitiva y contemplativa de los trabajadores
artesanalesy.

Arendt critica la filosofia cristiana occidental. Aunque la mayoria de los filésofos se
expresaron sobre cuestiones politicas, practicamente ninguno tomé inmediatamente parte
del discurso politico. Consideraba como unica excepcién a Maquiavelo. A pesar de que
con Hegel lo politico experimenté una revalorizacién, Arendt se dirige sobre todo contra la
idea de Hegel de la necesidad del desarrollo historico. La idea del absoluto como meta de
la historia lleva a la ideologia, asi a la justificacion de practicas no democraticas vy,
finalmente, a las formas del totalitarismo.

El individuo moderno también se aleja de lo politico a causa de la «radical subjetividad de
su vida emocional» debido a «conflictos internos interminables». Los individuos

son normalizados socialmente; los desvios de esa norma son descartados como
asociales o anormales. Se llega al fendmeno de la sociedad de masas, con el dominio de
la burocracia. En el proceso se igualan las clases y las agrupaciones sociales y son
controladas con el mismo poder. La igualacion, el conformismo en lo publico lleva a que lo
caracteristico y la «particularidad» se conviertan en asuntos privados de los individuos.
Grandes masas de personas desarrollan la tendencia al despotismo, o bien de un
individuo, o bien de la mayoria.

También en la idea de la historicidad de Heidegger como condicién fundamental de la
existencia humana encuentra la autora que el pensamiento esta anclado en la
contemplacion. Una «vita activa» implica sin embargo hacer preguntas sobre los
principios de lo politico y las condiciones de la libertad. Arendt, al igual que Jaspers, veia
la filosofia moral de Kant, en la que la cuestion sobre las condiciones de la pluralidad
humana estaba en primer plano, como una aproximacion a esto. Kant no soélo habia
contemplado como legisladores y jueces a los hombres de estado y los filésofos, sino a



todos los seres humanos, y habria llegado asi a la exigencia de una republica, a la que la
investigadora se adhiere.

En esta obra, Arendt estudia la transformacién historica de conceptos como libertad,
igualdad, felicidad, espacio publico, privacidad, sociedad y politica, y describe con
exactitud el cambio de significado en el contexto historico correspondiente. Su punto de
referencia es la Antigua Grecia, en especial, la época del dialogo socratico. Segun su
modo de ver, hay que anclar en el presente los espacios perdidos de lo politico
modificados y, con ello, intentar hacer que sean fértiles las capacidades de los individuos
libres que piensan y actuan de forma politica, y que intentan distinguirse unos de otros.
Arendt ve como contrario a esto el difundido behaviorismo, cuyo objetivo es «reducir» al
ser humano en todas sus actividades «al nivel de un ser vivo condicionado por todas
partes y que se comporta de forma correspondientey.

El proceso de Eichmann

Cobertura del proceso y controversias posteriores

De abril a junio de 1961, Arendt asistié como reportera de la revista The New

Yorker al proceso contra Adolf Eichmann (jerarca nazi con un papel muy relevante en el
exterminio judio), en Jerusalén. De ahi surgieron inicialmente algunos articulos y después
su libro mas conocido y mas discutido hasta el presente, Eichmann en Jerusalén, con el
subtitulo “Un informe sobre |la banalidad del mal”. Se publicé primero en 1963 en EE. UU.
y poco después en Alemania Occidental.

Adolf Eichmann habia sido detenido, clandestinamente, por el servicio secreto israeli,
el Mossad, en Argentina en 1960 y trasladado a Jerusalén. La muy discutida expresion
que Arendt emple6 para referirse a Eichmann, «la banalidad del mal», acabd
convirtiéendose en una frase hecha.

“Fue como si en aquellos ultimos minutos [Eichmann] resumiera la leccion que
su larga carrera de maldad nos ha ensefiado, la leccién de la terrible banalidad
del mal, ante la que las palabras y el pensamiento se sienten impotentes.”

Arendt, Eichmann en Jerusalén

Alrededor de la obra hubo intensas controversias. Sobre todo, la expresion «banalidad»
en relacidon con un asesino en masa fue atacada desde diferentes frentes, entre otros
también por Hans Jonas. Raul Hilberg también criticé la idea de la «banalidad del mal».

En su introduccion a la edicion alemana de 1964, Arendt explica la eleccion del término:

“[...] en el informe solo se discute la posible banalidad del mal en el terreno de
lo factico, como un fendbmeno que era imposible pasar por alto. A excepciéon de
una diligencia poco comun por hacer todo aquello que pudiese ayudarle a
prosperar, Eichmann no tenia absolutamente ningun motivo.”

Nunca habria asesinado a un superior. No era tonto, sino «simplemente irreflexivo». Esto
le habria predestinado para convertirse en uno de los mayores criminales de su época.
Esto es «banal», quizas incluso «comico». No se le puede encontrar profundidades
demoniacas, por mucha voluntad que se le ponga. Aun asi, no es ordinario.



“Que un tal alejamiento de la realidad e irreflexion en uno puedan generar mas
desgracias que todos los impulsos malvados intrinsecos del ser humano juntos,
eso era de hecho la leccion que se podia aprender en Jerusalén. Pero era una
leccion y no una explicacidon del fenémeno ni una teoria sobre él.” H. Arendt.

En una carta a Mary McCarthy, Arendt comenta: «[...] la expresion "banalidad del mal”
como tal esta en contraposicion al "mal radical" [Kant] que empleé en el libro sobre el
totalitarismo.»

El tipo de crimen, segun Arendt, no era facilmente clasificable. Lo que ocurrié en el campo
de concentracion de Auschwitz no ha tenido ejemplos anteriores. La expresion,
proveniente del imperialismo inglés, «asesinato en masa administrativo», se le ajusta
mejor que «genocidio».

Obras

1929 El concepto del amor en San Agustin.

1951 Los origenes del totalitarismo.

1958 La condicion humana.

1963 Eichmann en Jerusalén. Un estudio sobre la banalidad del mal.
1963 Sobre la revolucion.

1968 Hombres en tiempos de oscuridad.

1997 "; Qué es la politica?".



	Los orígenes del totalitarismo
	Antisemitismo, imperialismo y totalitarismo
	Delimitación y caracterización del totalitarismo

	La condición humana
	Labor y trabajo.
	Acción
	Del proceso de comprensión en el espacio político a la sociedad de masas

	El proceso de Eichmann
	Cobertura del proceso y controversias posteriores

	Obras

