
TEMA 16: DE RAZÓN VITAL A RAZÓN POÉTICA (ORTEGA-ZAMBRANO)

INTRODUCCIÓN.

El pensamiento de Ortega representa el intento de pensar las categorías de la
modernidad desde una óptica constituida por los problemas de la España de su tiempo.
Por ello, su actividad intelectual enlaza con la línea regeneracionista de la vida
intelectual y política españolas, que tuvo en el pensamiento krausista y en la
Generaciones del 98 y del 14 sus más claros exponentes.
En su filosofía, están presentes también las influencias de Nietzsche, Husserl y
Heidegger, así como los temas y problemas propios de los planteamientos vitalista,
historicista y existencialista, sin que pueda afirmarse que su obra se encuadre
plenamente en ninguna de esas corrientes.
El núcleo central de su filosofía gira en torno a dos problemas fundamentales: la
reflexión sobre la vida como “realidad radical” y sus relaciones con la razón.
Alrededor de esta reflexión, surge el denominado “raciovitalismo”, conjunto de ideas
que conforman la ontología, epistemología y antropología de nuestro autor. En segundo
lugar, está su reflexión sobre la historia, que le permite integrar en su pensamiento los
temas políticos y sociales que más le preocupaban.
En definitiva, el pensamiento de Ortega se muestra crítico con la tradición
filosófica anterior en su afán de perfilar un nuevo modelo de razón que integre tanto al
yo como a las cosas, lo subjetivo como lo objetivo, y, de este modo, dotar de vida a la
cultura y hacer de la razón un instrumento al servicio de la vida. Así, la crítica del
racionalismo imperante desde Descartes y de las “filosofías de la vida”, lleva a nuestro
autor a adoptar la doctrina del “punto de vista”, radical e intransferible para cada
individuo, que le obliga a afrontar su circunstancia histórica y vital desde sí mismo.
Pero la originalidad y el gran mérito filosófico de Ortega es que, casi partiendo
desde la nada, logra crear en España una tradición filosófica, tradición que trata de
asimilar las novedades del pensamiento europeo desde el filtro peculiar de la
idiosincrasia española. Y lo hace, con vigor y entusiasmo, desde todos los focos
culturales y políticos de la sociedad española del momento: los periódicos, las tertulias,
las tribunas políticas, las conferencias públicas, la Universidad, etc. Además, la
brillantez de su estilo logra captar para el pensamiento filosófico a una importante
generación de discípulos, que continuarán su labor, tras la guerra civil, ya en el “exilio
interior”, ya en el exilio, propiamente dicho.

VIDA Y OBRA.

El 9 de mayo de 1883 nacía en Madrid José
Ortega y Gasset en el seno de una familia de la alta
burguesía ilustrada. Su madre era propietaria del diario
El Imparcial, en el que trabajó su padre, primero como
periodista, y, luego, como director del mismo.
Cursó estudios en el colegio Miraflores de El
Palo (Málaga), en la Universidad de Deusto y en la
Universidad Central de Madrid, donde en 1902 obtiene la
licenciatura en Filosofía y dos años después se doctora
en con la tesis “Los terrores del año mil. Crítica de una
leyenda”.
Durante estos años, España ha perdido sus últimas colonias, y esta pérdida,



vivida como un trauma en la sociedad española del momento, de la proyección
internacional de España provoca un análisis de lo que se percibe como una decadencia
de la cultura española. En el ambiente regeneracionista y krausista, que busca
soluciones a la crisis, Ortega apostará por superar la crisis española mirando a Europa.
Fueron determinante para su formación filosófica sus estancias en Alemania,
donde estudia con Hermann Cohen y Paul Natorp el neokantismo, base de su primer
proyecto de regeneración ética y social de España: “durante diez años he vivido en el
mundo del pensamiento kantiano: lo ha respirado como una atmósfera y ha sido a la
vez mi casa y mi prisión”, nos dice Ortega acerca de este período de su formación.
En 1910 gana por oposición la Cátedra de Metafísica de la Universidad Central
de Madrid, lugar desde el que llegará a tener bastante influencia de cara a la formación
posterior de una serie de discípulos (como Pedro Laín Entralgo, Julián Marías, María
Zambrano, entre otros) que constituirán la denominada “Escuela de Madrid”.
Especialmente decisivo en la evolución personal e intelectual de Ortega fue el
año 1914, fecha de comienzo de la Primera Guerra Mundial, que nuestro filósofo
interpreta como una quiebra de los ideales ilustrados: razón teórica, progreso,
civilización, etc. Ese mismo año funda la Liga de Educación Política Española, con el
afán de promover la efectiva renovación cultural y social de España, e ingresa en la
Real Academia de Ciencias Morales y Políticas. También este año, en sus escritos
Vieja y nueva política, su primer libro, Meditaciones del Quijote, y Ensayo de Estética
a manera de prólogo, expone su programa para una modernización de la sociedad
española, que constituya una alternativa a la situación del momento, del mismo modo
que va perfilando su propia postura filosófica, ya más original y autónoma con respecto
a la influencia de sus maestros alemanes.
En 1916 emprende su primer viaje a Argentina, de gran importancia en su
trayectoria personal y para las relaciones culturales con Iberoamérica. Así, en Buenos
Aires, participa en la fundación del diario El Sol. En 1921 publica, en forma de libro, su
diagnóstico de la situación española, España invertebrada, y en 1923 funda y dirige la
Revista de Occidente, que aún se sigue publicando en nuestros días. También el año
1923 publica la obra El tema de nuestro tiempo, en la que expone su doctrina
perspectivística, a la vez que prosigue en ella su análisis sobre las posibles soluciones
para los males de España.
Su ruptura con la dictadura de Primo de Rivera tiene lugar en 1929 con ocasión
de su famoso curso ¿Qué es filosofía?, que es censurado por la dictadura y se le
prohíbe dar clases en la Universidad, por lo que Ortega reta al régimen prosiguiendo
sus clases en un teatro de Madrid. Promotor de Agrupación al Servicio de la República,
es elegido diputado, participando así activamente en la vida política de la República.
Ortega, de talante moderado y liberal, percibe con claridad la peligrosa polarización de
la sociedad española y su entusiasmo renovador se va viendo frenado por la incipiente
decepción que siente ante la radicalización de la vida pública española.
Tras el estallido de la guerra civil en 1936, Ortega se exilia, pasando de París a
Argentina (1939-1942), para instalarse definitivamente en Lisboa. Aquí prepara buena
parte de lo que después se publicará como obra póstuma. Regresa ocasionalmente a
España para promover, por ejemplo, iniciativas como el Instituto de Humanidades. El
régimen franquista fue suavizando su postura con respecto a Ortega, permitiéndole
puntuales presencias en nuestro país a través de conferencias y determinados actos
públicos. Finalmente, muere en Madrid el 18 de octubre de 1955.

EL ESTILO EN LA OBRA DE ORTEGA.

Al considerar el sentido de la obra de Ortega, hay que tener muy presente que
Ortega, además de filósofo, es también un escritor y siente, por tanto, un compromiso



muy fuerte, no sólo con el pensamiento, sino también con el estilo. Evidentemente,
estos dos elementos van íntimamente unidos en su obra y constituyen, en gran medida,
la originalidad de su pensamiento.
Así, la primera impresión que causa la lectura de Ortega es el predominio de la
belleza literaria con que el autor expresa sus ideas, frente al clásico estilo conceptual y
sistemático, predominante en la mayoría de los filósofos. Por ello, tal calidad literaria
puede ocultar al Ortega filósofo; como, de hecho, ocurrió para algunos, que
consideraron a Ortega más bien un literato o un ensayista que un filósofo propiamente
dicho.
Pero es que, además, Ortega se propuso deliberadamente usar un estilo claro y
atractivo, siendo consciente de que era la única manera de ganar al pueblo español para
la causa, ciertamente abstracta, de la filosofía; “la claridad es la cortesía del filósofo”.
Pero esa claridad sólo es posible gracias al dominio que Ortega tenía de la lengua
castellana y a su profundo conocimiento y valoración del lenguaje coloquial:
“recibimos mayores esclarecimientos del lenguaje vulgar que del conocimiento
científico”, afirma al respecto Ortega.
Para Ortega, el lenguaje coloquial o vulgar, además, es el sustrato original en el
que surgen las palabras, aportando a la vez una determinada visión del mundo. De ahí
el gusto de Ortega por las etimologías, que se convierten, para él, en un método de
análisis filosófico. Por ello, nuestro autor es también un creador de lenguaje, en la
medida en que, con sus aportaciones, añade a las intuiciones que se esconden debajo de
las palabras matices que las aclaran y complementan, como, por ejemplo, hará con la
palabra “circunstancia”.
Pero el objetivo fundamental del estilo expresivo adoptado por Ortega, como ya
mencionábamos antes, no es otro que el de que la “filosofía echase raíces en España”,
ilustrando la problemática colectiva de nuestro país:
“Este ensayo de aprendizaje intelectual había que hacerlo allí donde estaba el español:
en la charla amistosa, en el periódico, en la conferencia”
En un momento en que los medios de comunicación comenzaban a ser creadores
de opinión, Ortega tiene en cuenta esta circunstancia. Por ello, su pensamiento hay que
“rastrearlo”, no sólo en los libros publicados y en sus cursos universitarios, sino
también en las conferencias y artículos periodísticos.
En definitiva, por todos estos motivos que hemos ido citando, porque es una
obra compleja en cuanto a su temática, porque en ella existe la voluntad de un escritor
con un estilo sugestivo y lleno de belleza literaria, porque la unidad de su obra no
existe de una manera clara y lineal, porque su pensamiento se muestra abierto y
dispuesto a evolucionar; su filosofía tuvo que enfrentarse con dos actitudes de rechazo:

- el rechazo proveniente del propio “gremio” de los filósofos; para los cuales,
Ortega era un literato o periodista, negándole a su pensamiento y obra valor
filosófico alguno.
- el rechazo, una vez admitida su condición de filósofo, del carácter original de
su pensamiento, acusándolo de realizar un “plagio” de la filosofía alemana de su
tiempo
Contra este tipo de adversidades tuvo que luchar Ortega, que, no en vano, no es
sólo por su estilo literario ni por su autenticidad por lo que ha pasado a la historia de la
filosofía, sino por ser uno de los pensadores más importantes del siglo XX. Por ello,
para terminar este apartado, quizás no haya nada mejor que cederle la palabra al propio
Ortega:
“No me las doy de nada. Pero literato, ideador, teorizador y curioso de ciencia no son
cosa que yo pretenda ser, sino que -¡diablo!- las soy, las soy hasta la raíz… La imagen
y la melodía en las frases son tendencias incoercibles de mi ser, las he llevado a la



cátedra, a la ciencia, a la conversación de café, como viceversa he llevado la filosofía al
periódico”
Obras completas, Vol.I.

ETAPAS DEL PENSAMIENTO DE ORTEGA.

Objetivismo.

En esta primera etapa, comprendida entre los años 1902 y 1914, Ortega, influido
por la filosofía alemana, se plantea el “problema de España” y en este contexto elabora
la doctrina objetivista: “la decadencia española consiste pura y simplemente en falta de
ciencia, en privación de teoría”. Para Ortega, la ciencia significa “objetividad”,
precisión, método y racionalidad, mientras que lo subjetivo es el error, la imprecisión,
la improvisación, la visceralidad.

Perspectivismo.

El inicio de esta etapa se sitúa en 1914, con la publicación de Meditaciones del
Quijote, obra en la que formula el descubrimiento fundamental sobre el que se apoya su
pensamiento posterior: “yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me
salvo yo”. El descubrimiento del carácter circunstancial de la vida humana conduce a
Ortega a reparar, no sólo en las circunstancias históricas y culturales más importantes
(como las raíces griega y judeocristiana del hombre europeo), sino también en las
circunstancias que nos son más próximas, que a veces pasan inadvertidas.
Por ello, Ortega, aplicando el análisis filosófico a temas hasta entonces poco
comunes en la reflexión filosófica, pretende completar el significado y sentido de
cualquier cuestión, ya sean “un hombre, un libro, un cuadro, un paisaje, un error, un
dolor”. Así pues, además de la identidad individual, del yo, están las circunstancias a
las que el yo da sentido y que, a su vez, dan sentido al yo. Se plantea así, desde un
nuevo ángulo, la relación esencial existente entre hombre y mundo, entre sujeto y
objeto, entre yo y circunstancia, de manera que la doctrina de la circunstancia va a ser
para Ortega, no una tesis más, sino una manera de actuar y pensar en la filosofía.
También en la misma obra antes citada, se formula ya la idea de perspectiva. Si
los elementos fundamentales de la vida humana son el yo y la circunstancia, el ser
humano sólo accede a la verdad desde la perspectiva o punto de vista en la que está
situado en el mundo, es decir, si somos consecuentes con el punto de vista propio, sólo
podemos conocer, de “primera mano”, aquella parte de la realidad que nos es accesible
desde nuestra circunstancia. Así pues, la perspectiva individual es la única manera de
captar la realidad.
Con la doctrina del perspectivismo, Ortega quiere superar tanto al escepticismo
como al racionalismo. Así, aunque acepta, como el escéptico, que la realidad es
cambiante y está sometida a diversas perspectivas, no comparte la renuncia a la
búsqueda de la verdad que hace el escéptico; de ahí que califique al escepticismo como
una “teoría suicida”, que renuncia a algo tan esencialmente humano como la búsqueda
de la verdad. Por otra parte, acepta del racionalismo la pretensión de establecer una
relación con la realidad más allá de su carácter cambiante, pero rechaza del
racionalismo que establezca como único y universal su modo de conocer las cosas,
despreciando todo lo que no sea razón.
En Ortega, los conceptos de circunstancia y perspectiva representan, además de
una nueva concepción de la realidad y de la verdad, su intención de dar un paso más en
la articulación de la realidad española: así, frente a la verdad que se afirma contra el
otro, debemos reconocer el valor de las perspectivas individuales, ir a la verdad junto al



otro…

Raciovitalismo.

Es la doctrina que mantiene en su etapa de madurez, y que se desarrolla después
de la publicación de su obra El tema de nuestro tiempo (1923). Supone el intento de
examinar las dos perspectivas más importantes en las que se sitúa el ser humano: la
perspectiva de la vida y la perspectiva de la razón. Con el concepto de razón vital,
Ortega pretende evitar tanto el desprestigio con el que los filósofos vitalistas consideran
a la razón como el desprecio por la vida que llevan a cabo los planteamientos puramente
racionalistas. Por ello, propone un nuevo modelo de razón, que sustituya al de la “razón
pura o teórica” y que parta de la evidencia de que “vivir es razonar” y “razonar es una
forma de vivir”.
También, y como prolongación natural de su concepción de la razón vital, nos
habla Ortega de que “el hombre no tiene naturaleza, sino historia”, por lo que la razón
histórica es el instrumento adecuado para comprender el carácter histórico y cambiante,
tanto del individuo como de la sociedad en la que se inserta. La “razón histórica” no es
una razón diferente a la “razón vital”, sino que es el resultado de aplicar la misma razón
a esa esfera particular de la vida humana: el tiempo y la historia.

EL OBJETIVISMO.

1. España como problema: España y Europa.

“El filósofo alemán puede desentenderse, no digo yo que deba, de los destinos de
Germania (…) Entre nosotros el caso es muy distinto: el español que pretenda huir de
las preocupaciones nacionales será hecho prisionero de ellas diez veces al día y
acabará por comprender que para un hombre nacido entre Bidasoa y Gibraltar es
España el problema primero, plenario y perentorio”
Op.cit. Vol I, páginas 506-507.
La verdad es que estas palabras de Ortega son lo suficientemente claras a la hora
de formular el “problema de España”. Para él, el problema primario es, y debe ser,
España. En principio, es un imperativo exigido por la propia realidad política y social de
nuestro país; pero es que, además, Ortega ha recibido la influencia de la tradición
intelectual de los autores de la Generación del 98, para los cuales España era vivida y
sentida como un auténtico drama.
Para Ortega, Europa es la ciencia, y España la inconsciencia, un pueblo sin
cerebro al que le falta la elite, ese núcleo de hombres valerosos que sirvieran para dirigir
su destino. El pueblo ya lo tenemos, pero España es un desierto cultural e intelectual.
Entre nosotros sólo han crecido, según Ortega, la moral senequista y jesuítica; nos faltan
los hombres que pudieran criticar nuestros vicios:
“Las matemáticas, juntamente con la filosofía, son el centro de la cultura europea, que
es de la que hablamos… Si no hemos tenido matemáticas, <<orgullo de la razón
humana>>, que decía Kant; si, como es consecuencia, no hemos tenido filosofía,
podemos decir muy lisamente que no nos hemos iniciado siquiera en la cultura
moderna”.
Op. Cit. Vol. I, página 83
Como hemos comentado antes, el problema es España; pero la solución es
Europa. La solución a todos nuestros males cree Ortega que se puede encontrar en la
cultura. Pero el problema para que arraigue la cultura en España es un problema
pedagógico, es decir, se necesita un proyecto educativo que sea capaz de formar a los



que puedan impulsar el desarrollo de España.
Los años comprendidos entre 1902 y 1914 son los años en que Ortega entra en
contacto con el quehacer científico y filosófico de Alemania y, desde la atalaya
alemana, se plantea el “problema de España” y el de su incardinación intelectual en
Europa. Así, en relación con el problema de la inadecuación de España a Europa,
va a surgir la doctrina objetivista de Ortega. De este modo, la disciplina intelectual
que puede proporcionar el objetivismo (tanto en su aspecto científico como filosófico)
será la “terapia” que necesite España para poder “empaparse” de Europa y, a su vez, ser
“manantial” que riegue a Europa con lo que de valor hay en España.
Sin embargo, en esta etapa en la que Ortega busca y predica el objetivismo
intelectual se da una aparente paradoja que es preciso aclarar. Tal paradoja consiste en
que, mientras que predica el objetivismo, lo hace utilizando medios poco usuales en los
medios académicos y objetivistas europeos. Esto es, entre 1902 y 1914, Ortega no
publica ningún libro, ni publica sus trabajos en revistas especializadas, que, por otra
parte, no existían en España, sino que lo hace a través de artículos aparecidos en la
prensa periódica y redactados en un lenguaje que rehuye expresamente cualquier
tecnicismo científico o filosófico.
Las razones para ello es que se sentía llamado a ser un reformador de los hábitos
intelectuales de los españoles, proporcionándoles la disciplina del objetivismo, y tenía
que acudir allí donde los españoles estaban. Así, Ortega, para convencer a los españoles
de la necesidad de la disciplina intelectual del objetivismo, tuvo que recurrir al medio de
la prensa periódica, que, por otra parte, era el único que le permitía un público más
amplio que el de lectores de libros (público muchísimo más reducido si esos libros eran
“libros de filosofía”…).
Ahora bien, ¿por qué se hace necesaria en España la disciplina mental de la
objetividad? Ortega parte de la convicción, compartida por casi todos los intelectuales
españoles de su época, aunque la “terapia” que propongan se aleje de la orteguiana, de
que España se encontraba desfasada con respecto a Europa social, política, técnica y
culturalmente hablando. Ante esta situación se dan tres posturas básicas:
a) la primera consistía en aceptar que ese desfase era negativo para España e
intentar remediarlo importando miméticamente los subproductos técnicos que
Europa proporcionaba, pero sin incorporar la ciencia que los había hecho
posibles.
b) la segunda consistía en reconocer tal desfase, pero mantener que el balance
negativo lo era para Europa y no para España (esta sería la postura mantenida
por Miguel de Unamuno).
c) La tercera actitud, con la que se identifica Ortega, consistía en el intento de que
en España echasen raíces las actitudes intelectuales que, en cierto momento
histórico, habían llevado al desfase entre Europa y España. Estas actitudes eran
las que habían hecho posible la ciencia europea, de modo que “la decadencia
española consiste pura y simplemente en falta de ciencia, en privación de
teoría”.

                 2. La España invertebrada.

La decadencia de España ha llegado, según Ortega, hasta límites intolerables: el
particularismo es el problema más alarmante, y es el que expone Ortega en su obra
España invertebrada. Los pueblos de España, empezando por el poder central, han
empezando a desmembrarse y a dejar de sentirse como un todo. Las clases sociales se
han convertido en compartimentos estancos herméticamente cerrados, el ejército está
desmoralizado después de las últimas guerras y se ha distanciado del resto de la
sociedad, la clase obrera es particularista y le niega derechos a las demás clases.



Prácticamente, no hay ningún sector de la sociedad del que pueda surgir un proyecto
renovador que sea esperanzador y que pueda contagiar con su entusiasmo al resto de
la sociedad.
Las masas se disuelven, cada uno de los individuos que la componen se desligan
del cuerpo social. Las masas se sobrecargan de odio, necedad y envidia. Así, por una
parte, se pierden los lazos de unión que integraban a los individuos en la sociedad y, por
otra, se pierde la conexión que debe existir entre una sociedad y sus dirigentes. De este
modo no puede recuperarse ni la energía ni la cultura que podrían restaurar a España.

En definitiva, el problema es, por una parte, crear cultura y, por otra, revitalizar
la nación. El problema es, en pocas palabras, el de construir España.
En 1914, en una conferencia celebrada en el Teatro de la Comedia y titulada
“Vieja y nueva política”, Ortega recalca el abismo que se ha abierto entre la nación y
sus dirigentes. La España oficial se levanta sobre la España vital como si fuera un
auténtico fantasma, sin la vida necesaria que le vaya a permitir seguir manteniéndose
erguida durante mucho tiempo más. El cuerpo social está enfermo porque el Estado lo
ha minado.
Así, el programa de la Liga de Educación Política Española, asociación para la
que trabaja Ortega, se propone aumentar la “energía vital” del Estado y fortalecer la
salud de la sociedad. Lo que buscan no son votos, sino crear órganos de cultura, de
ciencia, de técnica, etc., órganos que vitalicen las estructuras trasnochadas de nuestro
país; lo que buscan, pues, es aumentar la vitalidad y la energía de la nación. Por eso, se
imponen una nueva forma de hacer política, con el fin de reponer la fuerza de una
nación que vive ya durante mucho tiempo en un estado de letargo permanente. Se
imponen, pues, la necesidad de pensar seriamente y con rigor, al margen de los
tópicos al uso, haciendo caso omiso a las ideologías que flotan en el ambiente, pero que
no tienen ningún arraigo en la sociedad:
“Volvamos la espalda a las críticas mágicas y quedémonos con la única aceptable, que
hace veintiséis siglos resumió Píndaro en su ilustre imperativo <<llega a ser lo que
eres>>. Seamos en perfección lo que imperfectamente somos por naturaleza. Si
sabemos mirarla, toda realidad nos enseñará su defecto y su norma, su pecado y su
deber”.
Op. Cit., Vol. I, página 102.

3. Objetivismo: el conocimiento como teoría y sistema.

Ahora bien, esa garantía de supervivencia moral y material, que es la ciencia, no
es un don que haya sido otorgado gratuitamente al hombre europeo por alguna divinidad
benefactora. Muy, al contrario, la ciencia es el fruto de una disciplina intelectual
que hunde sus raíces en lo que podemos calificar como “objetivismo”. Con ello,
tenemos que si la ciencia no es una actitud originaria ni un don gratuito, habrá que
indagar sobre esas actitudes originarias que la han hecho posible. Y esas actitudes son,
para Ortega, básicamente, la precisión y el método, el hábito crítico y la
racionalidad. Con estos tres ingredientes se puede “cocinar” la necesaria disciplina
intelectual que nos lleve al objetivismo, a la ciencia, y nos libere de la “secreta lepra de
la subjetividad”.
Así, para Ortega, los males endémicos de España al respecto son, sobre todo, la
falta de precisión y de método, y esa herencia negativa que tenemos aparece así como el
primer obstáculo que hay que superar de cara a alcanzar la necesaria disciplina
intelectual. Y, para ser precisos y metódicos, hay que comenzar con el ejercicio de
buscar definiciones, esto es, en deslindar unos temas de los otros. No en balde, la
Europa intelectual moderna es inaugurada en un libro en el que la actitud metódica –que



conduce a la ciencia- aparece de forma clara incluso en el mismo título (Discurso del
método), donde se relacionan, precisamente, los conceptos de “método”, “verdad” y
“ciencia”.
Si se quiere hacer ciencia, como la quería hacer Descartes, no queda otra
alternativa que hacerla desde un método riguroso. Frente a cualquier voluntarismo,
Ortega retoma el ideal metódico como el único camino válido hacia la verdad y la
ciencia. Así, la verdad no tiene otro camino que la ciencia: la fe sólo lleva a creer:
“benditas sean las buenas intenciones; pero preferimos los buenos métodos”. Y la
verdad de la ciencia no puede ser juzgada desde el ámbito de las intenciones, sino desde
el ámbito de los resultados constatables.
Por ello, se hace necesario el ingrediente del “hábito crítico”, que nos lleva a
contrastar cualquier doctrina con la piedra de toque de la verdad y de la razón. La
carencia de hábito crítico, tan extendida en España, es la que conduce a juzgar las cosas
con las “vísceras” y no con la “cabeza”. Y la racionalidad no es patrimonio exclusivo
de ningún pueblo o raza, sino patrimonio de todo hombre. Por ello, Ortega insiste en
implantar hábitos críticos y metódicos que, en principio, son asequibles a todo hombre
apoyado en la razón y corregido por ella, para situarse en el camino seguro de la ciencia.
Así, armados con la precisión, el método y los hábitos críticos, es como
podemos construir una ciencia disciplinada; incluso en este “solar”, donde la ciencia
nunca ha echado raíces. Y, para ello, hay que purificar a los españoles “de todo
exotismo, de toda imitación”. Así, la actitud creativa será la que se dirija a “las cosas
mismas”, y esta actitud es la del objetivismo. Ortega se enfrenta contra cualquier tipo
de subjetivismo personalista en los ámbitos del saber, del hacer y del saber hacer. No
debe haber, pues, una actividad humana, práctica o teórica, que escape al criterio del
contraste con las cosas, con los hechos. Hasta tal punto mantendrá su tesis objetivista
que llegará a afirmar en 1909 que “lo subjetivo es el error”.
Y, para poder ciencia, hace falta un distanciamiento, un objetivamiento de las
cosas sobre las que queremos hacer ciencia, una perspectiva, que ya no es un mero
recordar las cosas, sino un pensarlas de forma abstracta, un mirarlas desde el plano
superior de la abstracción para que sea posible un saber racional sobre ellas, una teoría.
Pero la teoría sola no basta para pensar las cosas, o, mejor dicho, la teoría sólo es
tal teoría en la medida en que se da en un pensamiento sistemático; esto es, en la
medida en que es posible situar las cosas dentro de un armazón de coordenadas al modo
como se sitúa un punto geográfico en un mapa. Así, la misma posibilidad del saber
científico o filosófico radica en que los datos de que disponemos sobre las cosas sean
entendidos y localizados desde el “andamiaje” del sistema.
Por “sistema” entiende Ortega “la unificación coherente de diferentes
problemas en una explicación global o unitaria –en el plano teórico-, y, en el individual,
la unidad de conciencia de las opiniones”. Por ello, la renuncia a la sistematización es la
renuncia al saber teórico, pues el saber teórico es el fruto de la coherencia sistemática.
El sistema aparece, pues, como la forma superior de la teoría, lo que unifica la
conciencia del individuo, “iluminando” todo su saber, de tal modo que la multiplicidad
de los problemas encuentra en el sistema el “cemento” que les da consistencia y permite
afrontarlos como un único problema.

En definitiva, el sistema es la mismísima condición de posibilidad para que la
verdad se dé. Y ello, a pesar de como le ocurre al propio pensamiento de Ortega, una
filosofía determinada se nos presente de forma asistemática. Al respecto, Ortega
distingue entre el hecho de haber alcanzado un sistema, y la voluntad de llegar a
construirlo, aunque tal sistema no se haya logrado nunca, o, en el mejor de los casos,
sólo en contadas ocasiones. Por ello, lo que caracteriza al filósofo es la “voluntad de
sistema”, y no el hecho de haberlo alcanzado.



Así, desde la “voluntad de sistema”, las doctrinas y convicciones que, en
principio, pueden parecer más heterogéneas, deben estar armonizadas en un filósofo
desde la idea rectora de tal sistema. Las convicciones artísticas, políticas, físicas o
morales de un filósofo no aparecen ahora como asuntos dispersos y sin relación alguna
entre sí, sino unificadas desde la idea rectora del sistema, de modo que son aspectos
complementarios de una misma visión global del mundo.
Así pues, tenemos un primer Ortega objetivista, que propone su doctrina
filosófica como el intento de disciplinar intelectualmente a sus compatriotas. Esto es, el
objetivismo orteguiano y su campaña en pro de la sistematicidad del pensamiento son
fruto de la circunstancia vital en la que él se hallaba. Precisamente, la meditación
filosófica sobre qué sea la circunstancialidad y sobre qué sea la vida serán los próximos
pasos de su pensamiento.

EL PERSPECTIVISMO.

1. Introducción.

Es la segunda etapa del desarrollo de la filosofía de Ortega y se puede situar en
torno a 1914, fecha en la que publica su primera obra, Meditaciones del Quijote. Por
entonces, Ortega ha hecho un descubrimiento filosófico tan trascendental que dedicará
el resto de sus días a desarrollar su contenido, aplicándolo a los más diversos asuntos: el
tema de la circunstancialidad. Este tema está relacionado con su análisis de los rasgos
específicos de la vida humana, la cual, para Ortega, es la realidad radical en la que se
sitúan el hombre y las cosas.
Además de lo anterior, Ortega encara el problema de la realidad y la verdad
desde el concepto de perspectiva, por lo que realiza una crítica a las dos formas
tradicionales de plantear el problema de la verdad: el idealismo y el realismo.

2. La vida como “realidad radical”.

Para Ortega, la filosofía, considerando las líneas esenciales de su historia, ha
transcurrido por dos grandes fases o etapas, que surgen como dos respuestas diferentes
ante la relación entre razón y ser, entre lo subjetivo y lo objetivo: realismo e idealismo.
La postura realista es la perspectiva general que la filosofía adopta desde sus
orígenes, en la Grecia del siglo VI a.C., hasta el Renacimiento europeo. En términos
generales, consiste en conceder primacía, independencia y capacidad de imposición a la
cosa sobre el hombre; es decir, el realismo es una filosofía que se construye en torno a
las cosas.

Por el contrario, la postura idealista es la nueva actitud vital y filosófica que
transcurre desde el Renacimiento hasta el siglo XX. Surgió en su momento como una
crítica y superación del realismo; así, frente a la primacía que el realismo le otorga a las
cosas, para el idealismo será la razón, el sujeto humano, quien protagonice la relación
hombre-mundo. Es decir, el idealismo es una filosofía que se construye en torno al
sujeto.
Frente a este antagonismo, para Ortega lo auténticamente real es el yo y las
cosas, un yo permanentemente referido a las cosas, actuando con y sobre ellas,
preocupado por ellas, pensando en ellas. Por otro lado, las cosas no son algo ajeno al
hombre, al yo, sino que forman parte de la vida, como obstáculos o circunstancias que
nos favorecen, gravitando sobre nosotros, gratificándonos o haciéndonos sufrir.
Ese encuentro, relación y trato entre el yo y las cosas es lo que Ortega entiende
por “vida”. Así pues, ¿qué es lo auténticamente real? El yo y las cosas, la vida, mi vida.



Por ello, la vida es la realidad radical, es el “absoluto acontecimiento” y todo se
encuentra referido a ella para tener sentido. Sólo desde esta realidad básica, de la que
brotan o surgen todas las cosas que nos pasan, se puede entender al ser humano y al
mundo en el que vive. Por ello, la vida es “la suma de lo que hacemos y de lo que nos
pasa”, esto es, historia individual, biografía: la vida no es cosa, es acontecimiento,
drama.

3. Críticas al realismo y al idealismo.

La afirmación de que la vida es la “realidad radical” impone a Ortega la crítica al
realismo y al idealismo (es decir, al objetivismo y al subjetivismo). Tanto uno como
otro caen en el mismo error, son la cara y la cruz de la misma falsa moneda, al ignorar
la vida como realidad radical, como coexistencia en un mismo plano del yo y las cosas,
de lo subjetivo y lo objetivo.
Así, para el realismo, la verdadera realidad son las cosas en sí mismas,
independientemente de mi pensar, de mi yo, que se convierte también en otra cosa más.
Pero esto es simplemente, a juicio de Ortega, una “ilusión ridícula”, ya que es el yo
quien vive las cosas. El realismo no ha sabido dar importancia al yo y éste ha quedado
absorbido por el mundo exterior.
En su obra Historia como sistema, Ortega desarrolla su crítica al realismo a
partir del análisis que hace de la ciencia. La ciencia, entendida como “razón naturalista”,
como “razón físico-matemática”, como realismo, ha olvidado que el ser humano no es
una cosa, y, en consecuencia, es falso hablar de la “naturaleza humana”. La vida
humana no es un objeto, no se trata de una cosa y por eso no posee una naturaleza: “el
hombre no tiene naturaleza, sino que tiene historia”. La razón físico-matemática tiene
validez cuando se tata de medir y calcular, pero cuando trata de abordar la vida humana,
ésta se le escapa como “el agua lo hace por una canastilla”, afirma poéticamente Ortega.
Por otra parte, el idealismo, la otra cara de la moneda, comete el mismo error. El
racionalismo cartesiano, verdadero iniciador del subjetivismo, disuelve el mundo
exterior a favor del yo, de la “sustancia pensante”. Para Ortega, no puede existir el yo
sin las cosas, sin mundo. No puedo hablar de las cosas sin el yo, pero tampoco puedo

hablar de un yo sin las cosas. Así pues, la realidad radical no puede ser el cogito
hermético de Descartes, el pensamiento aislado, sino el pensamiento con las cosas, el yo
viviendo con las cosas, es decir, mi vida. Por ello, el idealismo va contra la vida.
En conclusión, de las críticas realizadas por Ortega tanto al realismo como al
idealismo, se deduce su propia postura ante este problema: solamente existe un yo, que
coexiste con el mundo y conserva su intimidad, su autenticidad; y que es, por otra parte,
inseparable de las cosas y de “sus cosas”. Ésta es la verdad fundamental, el dato radical
del Universo: la vida del yo en el mundo, en este mundo, aquí y ahora.

4. La circunstancia.

La circunstancialidad es una pieza clave de la filosofía de Ortega y bajo ella
cobra luz todo el desarrollo posterior de su pensamiento. La doctrina de la
circunstancialidad permite también explicar el proceso vital e intelectual del propio
Ortega: “yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo”.
Pero, ¿en qué consiste la circunstancia de la que nos habla Ortega? Este término
procede, etimológicamente, de “circunstare” e incluye en su significado todo lo que
nos rodea o circunda, desde las realidades físicas que nos son más próximas a las que se
encuentran más allá de nuestro alcance inmediato, como el momento temporal en el que
vivimos, entendido como acumulación de pasado y proyecto de futuro. Por ello, el



método filosófico de Ortega consiste en partir de la reflexión sobre las cosas que nos
son más próximas, las que nos rodean, para elevarse poco a poco a las más distantes o
lejanas.
También son ingredientes de nuestra circunstancia la sociedad que nos rodea,
con su historia y su proyecto vital. Por ello, la circunstancia es todo lo que interviene
en la vida del ser humano y es utilizado por él para hacerse a sí mismo. De esta
forma, la vida es un continuo intercambio entre el yo y la circunstancia, un intercambio
dirigido por la razón, hasta el punto de que, para Ortega, vivir es razonar. Ahora bien,
este razonar necesita una previa toma de contacto: en esto consiste la perspectiva.

5. La perspectiva: el perspectivismo.

Ortega desarrolla su doctrina del perspectivismo tomando como referencia el
modelo que nos ofrece la perspectiva visual. Ésta constituye el punto de partida para
entender el concepto de “perspectiva real”. Así, en toda perspectiva visual encontramos:
a) alguien que mira desde un punto de vista.
b) algo visto o contemplado en ese mirar.
c) distintos planos o distancias.
d) El punto de vista, propiamente dicho, que incluye el lugar, dirección de la
mirada, tiempo, etc. (aquí, por “ver” se entiende un “mirar”, un “prestar
atención”). En todo ver hay un “ángulo muerto”, que no vemos, ya que nuestro
ver se centra en aquello que nos interesa, y, a su vez, ese interés nace del
conjunto de nuestras necesidades, deseos y apetencias.
Parece claro a lo que nos referimos cuando analizamos la “perspectiva visual”;
pero, ¿qué quiere decir Ortega con la expresión “perspectiva real”? Se trata de algo más
complejo, ya que abarca otros aspectos, además del meramente visual: intelectual,
afectivo, estimativo, pragmático, etc. Por ello, podemos distinguir una doble dimensión
en la perspectiva real:
- subjetiva, que abarcaría una serie de factores psicológicos, propios de cada
individuo en su forma de vivir y de estar en el mundo.
- intersubjetiva, que consta de los ingredientes sociales e históricos peculiares de
las distintas sociedades en las que se inserta y vive cada individuo.
Además, si recurrimos al sentido etimológico del término “perspectiva” (método
bastante usado por Ortega), podemos encontrar dos aspectos diferentes: toda perspectiva
es, a la vez, pre-spectiva y pro-spectiva. Así, como “pre-spectiva”, supone la
intervención de una serie de factores a priori, es decir, todas las experiencias del sujeto
y el conjunto de sus necesidades biológicas, emociones, sentimientos, intereses, etc. Por
otro lado, como “pro-spectiva” está orientada al porvenir, a un porvenir no cerrado, que
tiene aún que hacerse pues el ser humano goza, para ello, de libertad. (Pensad, por
ejemplo, de cara a entender este concepto, el caso siguiente: ¿tiene idéntico valor el
mismo examen para un estudiante que tiene la última oportunidad para aprobar una
asignatura que para otro que se presenta por primera vez…?).
Ya nos hemos referido antes al carácter primario y radical de la vida. Pero, como
la vida también es circunstancia, la vida supone un punto de vista sobre el Universo. La
circunstancia, lo que está a mi alrededor, posibilita mi vida y, por lo mismo,
constituye la perspectiva concreta desde la que se me muestra la verdad de las
cosas.
Ortega plantea su concepción de la perspectiva como el único modo válido de
superar el dilema que, acerca de la verdad, habían desarrollado tanto el dogmatismo
como el escepticismo. Ello supone la aportación, por parte de Ortega, de una nueva
concepción de la verdad, que sea síntesis superadora de las dos concepciones 
anteriores.



En efecto, para Ortega, ni es válida la postura del dogmático, para el que la verdad es
una, la suya, y pretende imponerla a los demás; ni tampoco es válida la del escéptico,
que, ante la variedad de opiniones, concluye que no hay ninguna verdad.
La posición correcta es otra: la verdad tiene muchas caras, y dependiendo de
la perspectiva desde la que la miremos, nos ofrecerá aspectos distintos; de ahí que
Ortega afirme que“la sola perspectiva falsa es la que pretende ser única”. Dicho de
otra manera, lo falso es la utopía, la verdad no localizada, vista desde “lugar ninguno”.
Para Ortega, el sujeto funciona, en su captación de la realidad de las cosas, como una
“retícula” puesta en una corriente, que deja pasar unas cosas y retiene otras. Pero el
sujeto no deforma la realidad, sino que la selecciona desde su circunstancia concreta.
Por ello, la realidad consiste en asimilar aquella perspectiva, aquellas
circunstancias, a través de las cuales yo la interpreto sin rechazar las perspectivas y
visiones de los demás, porque cada perspectiva es una visión, única e insustituible, que
capta una parte de la verdad y es preciso integrarlas y asumir su carácter múltiple.
En consecuencia, podemos decir que es absurdo un enfrentamiento entre
perspectivas. En este sentido, Ortega hablará de la necesidad de apreciar en cualquier
otro que no seamos nosotros un valor propio. Tal valor radicará, precisamente, en su
desacuerdo conmigo, porque ese desacuerdo es signo de su autonomía frente a las 
cosas.
Esto lleva a considerar que “el otro será más valioso en la medida en que sea más fiel a
su individualidad”. Pero, entonces, ¿cómo será posible la convivencia, si cada uno está
“encerrado” en su propia perspectiva? La solución se encuentre tal vez en la posible
suma o síntesis de las diferentes perspectivas, síntesis que en el plano moral, político o
religioso se puede resumir con el término de “tolerancia”.
Así entendida, la tolerancia viene a significar la aceptación de que las posiciones
del otro tienen el mismo derecho a existir que las mías, porque tanto unas como otras
son parciales y complementarias. Por ello, Ortega extiende su concepción de la
perspectiva del plano individual al plano social o colectivo, ya que la tolerancia, como
aceptación del valor de todas las perspectivas, es un hecho positivo que aumenta el
grado de convivencia y cohesión dentro de una sociedad. Esta invocación a la tolerancia
no puede dejar de entenderse como la continuación, por parte de Ortega, de su análisis
del problema de España, pues sólo a través de este camino se podía librar el país del
“particularismo” y “subjetivismo” tan propios de la sociedad española.
En definitiva, la perspectiva nos coloca frente a la verdad desde el punto de vista
de la individualidad, pero compatible y susceptible de adición a la verdad de los demás.
Mi finitud sólo me deja abarcar lo accesible desde mi circunstancia, que es única e
intrasferible. Pero estoy obligado a trasmitir a los demás mi “trozo de verdad”. Se puede
acceder a la verdad integral partiendo de la suma de las verdades parciales. Sin
embargo, la verdad absoluta no es asequible a la razón humana, sólo lo es para una
razón asimismo absoluta, la de Dios; por ello, es inútil intentar alcanzarla.
“Cada vida es un punto de vista sobre el universo. En rigor, lo que ella ve no lo
puede ver otra. Cada individuo –persona, pueblo, época- es un órgano insustituible
para la conquista de la verdad (…)
El error inveterado consistía en suponer que la realidad tenía por sí misma, e
independientemente del punto de vista que sobre ella se tomara, una fisonomía
propia (…), pero es el caso que la realidad, como un paisaje, tiene infinitas
perspectivas, todas ellas igualmente verídicas y auténticas. La sola perspectiva falsa
es esa que pretende ser la única. Dicho de otra manera: lo falso es la utopía, la
verdad no localizada, vista desde <<lugar ninguno>>. El utopista –y esto ha sido en
esencia el racionalismo- es el que más yerra porque es el hombre que no se conserva
fiel a su punto de vista, que deserta de su puesto”.
El tema de nuestro tiempo.



LA RAZÓN VITAL: EL RACIOVITALISMO.

1. Introducción: concepto de “raciovitalismo”.
El raciovitalismo es la tercera etapa del pensamiento de Ortega y se articula en

torno a los conceptos de “razón vital” y “razón histórica”. Es la aportación filosófica
más importante de la filosofía de Ortega y supone la maduración de su pensamiento, ya
que es una evolución y concreción del perspectivismo anterior.
Representa una reflexión sobre las perspectivas radicales en las que el ser
humano está situado: la perspectiva de la razón y la perspectiva de la vida. Ortega
establece la necesidad de superar la dicotomía a la que se ha llegado al concebir la razón
como fundamento de la verdad, del conocimiento, de la objetividad, frente a la vida, que
representaría lo particular, lo mutable, lo irracional, el deseo, la pasión. Estos dos polos,
no es que sean irreconciliables, sino que, al contrario, son inseparables.
Pero, antes de exponer las tesis básicas del raciovitalismo, es preciso que
rechacemos esos dos falsos caminos: racionalismo y vitalismo. Lo haremos siguiendo lo
que el propio Ortega expone en su artículo “Ni vitalismo ni racionalismo”, publicado
en la Revista de Occidente, en 1924.

2. Críticas al vitalismo y al racionalismo.

2.1 Crítica al vitalismo.

Dentro del campo de las doctrinas filosóficas podemos distinguir, según Ortega,
tres acepciones diferentes del término “vitalismo”:
1.- Vitalismo filosófico, para el que el conocimiento es fruto del proceso biológico.
Desde esta perspectiva, la filosofía y la epistemología se diluyen dentro de la biología.
2.- El vitalismo de Bergson, en el que la razón no es el modo superior de conocimiento
del ser humano, sino que hay un modo más profundo, concretado en la vivencia íntima
de las cosas. La realidad se define como devenir y la forma de captarla adecuadamente
es la intuición. En este planteamiento, la razón sólo nos puede dar una imagen
petrificada de la realidad.
3.- La tercera formulación del término es la que Ortega hará suya; se trata de defender
la primacía absoluta del método racional del conocimiento y situar en el centro de la
reflexión filosófica el problema de la vida. Así pues, se trata de poner de manifiesto que
la razón tiene un papel fundamental en la vida.
Así pues, el vitalismo que defiende Ortega no es ya un “vitalismo a secas”
(nuestro autor se preocupa mucho por señalar sus diferencias con los otros
“vitalismos”), ya que el concepto de “razón vital” supera el mero vitalismo y
manifiesta la necesidad del pensar para el vivir. Ortega afirma que “la vida da que
pensar”, y ello significa que la razón está al servicio de la solución de los problemas
vitales, que vivir es razonar y se razona desde el fondo de la vida misma.

2.2 Crítica al racionalismo.

Hemos visto cómo Ortega se ve forzado a criticar el vitalismo a favor de la vida,
entendida como una vida que no puede ser vivida sin la razón. De igual forma, también
se ve en el compromiso de criticar al racionalismo en nombre de la razón.
Al racionalismo tiene que reprocharle el no admitir la existencia de zonas de
irracionalidad, de áreas de la realidad opacas a la razón. Los racionalistas, movidos por
una “beatería” poco racional, han hecho acto de fe de la razón y han abrazado la



creencia en su uso ilimitado. Así, Ortega critica los excesos del racionalismo como
postura filosófica, pero no critica ni rechaza a la misma razón.
El raciovitalismo propuesto por Ortega propugna una mayor atención a la vida,
promovida desde la teoría y con la pretensión de ser una teoría. Esta perspectiva no
puede prescindir de la razón y por eso Ortega se siente incómodo, o malinterpretado,
con el calificativo de “vitalismo”, sin más, con el que se identificaba a su filosofía, pues
el término “vitalismo” tiene unas connotaciones irracionales que no puede aceptar. Es
en ese intento por desmarcarse de este vitalismo reduccionista cuando recurre a la
utilización de expresiones como “razón vital” o “razón histórica”, que más adelante
expondremos, o a la expresión “raciovitalismo”, que es la que aquí venimos utilizando
para definir su sistema filosófico.
La vida es la “realidad radical”, en el sentido que antes comentábamos. Pero es
una realidad radical nueva; algo radicalmente distinto a lo conocido hasta entonces en la
filosofía. Para esta nueva concepción no valen ya los conceptos tradicionales de realidad
y ser, pues Ortega propone una nueva idea de ser, de realidad, es decir, una nueva
ontología. Así, si para los filósofos antiguos, realidad y ser equivalían a “cosa” y, para
la filosofía moderna, ser significaba “intimidad”, “subjetividad”; para Ortega, realidad y
ser equivalen a vivir, es decir, intimidad consigo y con las cosas.

2.3La vida como realidad radical: categorías de la vida.

A la hora de explicar cómo es la vida, Ortega nos dice que no hay que irse muy
lejos, pues las verdades fundamentales tienen que estar siempre a la mano, porque sólo
así pueden ser fundamentales. Vida es lo que somos y lo que hacemos: es, pues, todas
las cosas, lo más próximo a cada cual. La vida está hecha de nuestras horas más
importantes, pero también del rosario interminable de nuestros minutos más habituales
y aparentemente más insignificantes.
La realidad radical es, pues, nuestra vida, la de cada uno en particular. No existe
otra realidad más indubitable. Ni siquiera el pensar es anterior a la vida, al vivir, porque
aquél es, como pensamiento, un fragmento de un sujeto determinado que sencillamente
vive. Cualquier tipo de realidad siempre, absolutamente siempre, supone de antemano
otra realidad que la fundamenta: nuestra vida.
Y para ver en qué consiste esta vida, Ortega nos invita a ir destacando los
atributos de nuestra vida, en un orden tal que de los más externos avancemos hacia los
más internos, que de la “periferia del vivir” vayamos hacia su centro palpitante. Se trata,
pues, de encontrar las categorías con las que podamos definir la vida. Ortega entiende
por “categorías” las “propiedades que todo ser real, simplemente por serlo, trae
consigo y por fuerza contiene”. Así, las categorías de la vida serían las propiedades
que expresan el “vivir” en su exclusiva peculiaridad. Así, en la vida, siguiendo a nuestro
autor, podemos encontrar las siguientes categorías:
a) Vivir es encontrase en el mundo, enterarse de sí. Me doy cuenta de mí mismo
en el mundo, de mí y del mundo. Vivir es lo que hacemos y nos pasa, desde
pensar o soñar hasta ver la televisión o beber un refresco. Todo vivir es vivirse,
sentirse vivir, saberse existiendo. El verse a sí mismo es el atributo esencial y
primero de toda vida humana. Nos vemos a nosotros mismos enredados en un

ámbito de temas, de asuntos que nos afectan: en una palabra, nos encontramos
en un mundo. Mundo es, en sentido estricto, lo que nos afecta. Nuestra vida,
según esto, no es sólo nuestra persona. La vida consiste en que la persona se
ocupa de las cosas y, evidentemente, lo que sea nuestra vida depende tanto de lo
que sea nuestra persona como de lo que sea nuestro mundo. Pero no es primero
yo y luego el mundo, sino ambos a la vez. Ese mundo, al formarse sólo de lo que



nos afecta a cada cual, es inseparable de nosotros mismos.
b) Vivir es estar ocupado en algo. Yo consisto en ocuparme con lo que hay en el
mundo, y el mundo consiste en todo aquello de lo que me ocupo y en nada más.
Ocuparme es simplemente hacer esto o lo otro: estudiar filosofía, cocinar,
pasear, o, simplemente, no hacer nada, perder el tiempo
c) La vida es finalidad, anticipación y proyecto. Todo hacer, toda actividad, se
realiza con un cierto objetivo. La ocupación que somos ahora radica y surge por
un propósito –en virtud de un para- de lo que coloquialmente se llama
“finalidad”. Además, ese para, en vista del cual hago esto o lo otro, y en este
hacer vivo y soy, lo he decidido yo, porque entre las posibilidades que ante mí
tenía, he creído que ocupar así mi vida sería lo mejor. La vida es imprevista, no
está prefijada, tenemos que ir decidiendo lo que queremos ser o hacer; por ello,
nuestras decisiones no se las podemos traspasar a nadie, lo mismo que no
podemos transferirle nuestra vida para que la viva por nosotros. En este sentido,
la vida es anticipación y proyecto.
d) La vida supone decidir continuamente. Vivir es hallarse en un mundo abierto,
que ofrece siempre muchas posibilidades de actuación. Por muy seguros que
estemos de lo que va a pasar mañana, lo vemos siempre como una posibilidad.
Hemos sido “arrojados” en nuestras vidas, y tenemos que ir construyendo
nuestra vida cada día por nuestra cuenta y riesgo. Tenemos que “montárnoslo”,
o como dice Ortega, “nuestra vida es nuestro ser”. Así pues, siempre estamos
anticipando, eligiendo, decidiendo entre varias posibilidades.
e) La vida es una conjunción de libertad y fatalidad. Las posibilidades de
actuación entre las que elegimos no son ilimitadas. Para que haya una decisión
tiene que haber a la vez limitación y holgura, es decir, una determinación
relativa. Esto se expresa con la categoría de la circunstancia: la vida se
encuentra siempre enmarcada en unas ciertas circunstancias, vivir es vivir aquí y
ahora, éstos son rígidos, inmodificables, pero, al mismo tiempo, amplios. La
vida es a la vez fatalidad y libertad, es ser libre dentro de una fatalidad dada.
Esta fatalidad nos ofrece un repertorio de posibilidades determinado, inexorable,
es decir, nos ofrece diferentes destinos, pero no todos los destinos posibles.
f) La vida es futurización. La vida es, por tanto, esa paradójica realidad que
consiste en decidir lo que vamos a ser, en ser lo que aún no somos, en empezar
por ser futuro. Al contrario que cualquier otro ser, el ser humano comienza por
el luego, por el después. Así pues, el tiempo está instalado en la misma raíz de
nuestras acciones y decisiones, de nuestros proyectos.

2.4 Tesis del raciovitalismo.

Vamos a exponer, a continuación, las principales tesis del raciovitalismo propuesto
por Ortega:
a) Primacía ontológica de la vida.
La vida es la realidad primera, anterior al pensamiento. Tras siglos de idealismo y
racionalismo, tras siglos de mantener la primacía de la razón sobre la realidad, Ortega
cree que es preciso replantearse los problemas. Hay que darse cuenta que la vida estaba
ahí, antes de que el ser humano se dedicase a llenar su ocio filosofando, antes de que la
mirada filosófica recayera en ella. Así pues, hay que someter a la razón a una “cura de
humildad” y, lejos de intentar crear un mundo artificial a la medida de la razón, lo que
debe hacer esta presuntuosa razón es dar cuenta, dar razón, de aquello que le
precede: la vida.
Tomar la vida como “realidad radical” es el emblema del raciovitalismo, pues reconoce
que la vida es lo radical para el ser humano; pero, a la vez, hay que teorizar, y ésta es la



tarea propia del filósofo. Estamos ante la vieja verdad indubitable de Descartes, pero
ahora sensiblemente cambiada: pienso, porque vivo; vivo, luego pienso. El pensamiento
viene después y debe abordar esa realidad y esa vida que le preceden.
b) La vida que le interesa no es cualquier clase de vida, sino la que cumple con una
serie de condiciones determinadas. Estas condiciones son: la vida humana es la de
cada cual, es la vida personal, que, por ser personal, lleva al hombre y a la mujer a
hacer siempre algo en una determinada circunstancia. Circunstancia que nos ofrece
diversas posibilidades de hacer y ser, que añade a la vida la nota de la libertad, pero
también de inevitable fatalidad, ya que no podemos “salirnos” del marco que
determinan nuestras circunstancias. De esta forma, mi vida es responsabilidad
exclusivamente mía.
c) Es con la introducción del pensamiento como la vida humana puede
diferenciarse de cualquier otro tipo de vida. No estamos hablando de cualquier vida,
sino de la vida de quien tiene conciencia para dar cuenta y razón de esa misma vida. El
pensamiento es lo que da sentido a la forma propia de actuar del hombre y de la mujer, a
la acción. De modo que no puede hablarse de acción sino en la medida en que está
regida por un previo distanciamiento, por una contemplación, por una teoría. Esta teoría
responde a la necesidad que tiene el ser humano de pensar y a su capacidad de
ensimismarse. El ser humano necesita de la razón para su propia supervivencia: existe
una relación dialéctica entre razón y vida.
e) El pensar humano, el conocer, es una labor en continua ampliación. Si en
algún momento dijéramos que hemos alcanzado todo el saber posible,
estaríamos identificando el saber con lo sabido por nosotros y, entonces, ese
saber se convertiría en absoluto y estaríamos matando al propio conocer, ya que
no existiría nada nuevo por conocer. El pensamiento y el conocimiento son una
conquista, una “adquisición laboriosa, precaria, volátil”. No hay peor ignorante
que el que cree saberlo ya todo, que aquel que no es consciente de su ignorancia.
Sin embargo, para el ser humano que sabe de su ignorancia, con cada nuevo
conocimiento se le abren nuevos horizontes, nuevas incógnitas e ignorancias que
precisan ser atendidas nuevamente por su razón. En este sentido, Ortega nos
propone cambiar la archiconocida definición del ser humano como “homo
sapiens” por la de “homo insipiens” (ser humano ignorante).

2.5 Ideas y creencias.

Ya sabemos que, para Ortega, vivir es no tener más remedio que razonar ante la
inexorable circunstancia. Así, el hombre piensa, no guiado por la curiosidad o la
admiración, como decía Aristóteles, el hombre se compone “de lo que tiene y de lo que
le falta” y se dedicó a conocer porque se sintió falto de algo que le resulta vitalmente
necesario: disponer de una imagen del mundo que le rodea, de su pasado y de su futuro,
de las cosas con las que ha de habérselas en la vida, de los otros, de sí mismo. Así pues,
el conocimiento surge de la necesidad de saber, puesto que al hombre, a diferencia de
las bestias y de Dios, “le duele su ignorancia”. Pero no en el sentido de no saber qué
son las cosas, sino para saber a qué atenerse en la vida.
Para Ortega, una de las formas de manifestarse esta necesidad del pensar, del
conocimiento, se manifiesta en las ideas. Las ideas constituyen las coordenadas con las
que los hombres y las mujeres se orientan en el mundo y con las que pretenden
solucionar sus necesidades radicales. Por “idea” entiende Ortega aquellos pensamientos
que construimos y de los que somos conscientes, es decir, las ideas las construimos, las
tenemos y podemos discutirlas, no nos sentimos inmersos en ellas, las ideas y nosotros
somos sólo “conocidos”. Toda idea aparece dentro de mi vida, es un contenido de mi
vida y existe en la medida en que actualmente es pensada por mí, y deja de existir en la



medida en la que no actúa en mi vida. Así pues, la idea que me forjo de algo nunca la
vivo como la realidad misma, sino como una interpretación mía: la idea sólo existe en
tanto y en cuanto la pensamos.
Por el contrario, las creencias son una clase muy especial de ideas, que tenemos
tan asumidas que no sentimos la necesidad de defenderlas, son nuestra realidad, están
tan pegadas a nuestra piel que, en la mayoría de las ocasiones, no reparamos en ellas.
Por ello, al vivir, el hombre no utiliza sus ideas, sino sus creencias. Son, como las ideas,
una imagen mental, pero a diferencia de ellas, nunca son ocurrencias nuestras, sino algo
anterior que nos encontramos hecho. Nunca son un contenido de mi vida, sino su
continente. Así, por ser creencias radicalísimas, se confunden para nosotros con la
realidad misma.
Vemos lo que Ortega entiende por “creencia” a través de un ejemplo: las
creencias constituyen algo parecido a lo que en medicina se denomina “conciencia del
órgano”. Todos tenemos un estómago, cuando algo no funciona bien en él, sentimos
dolor y reparamos en su existencia, pero cuando está sano no pensamos en él,
simplemente lo utilizamos, realiza su función.
Algo similar ocurre con las creencias, mientras vivimos en ellas no las sentimos
y, cuando las sentimos, es que algo va mal en ellas, pasan a ser ideas que pueden ser
discutidas y necesitamos defenderlas o abandonarlas por otras. Las creencias son
nuestra vida, la realidad en la que estamos inmersos y de la que partimos; y las ideas
son equiparables a la razón con la que pensamos la realidad que es la vida. Lo mismo
que existe una armonía entre razón y vida, debe existir una armonía entre ideas y
creencias.
Pero llega el momento en que no “hacemos pie” en nuestras creencias, que
empiezan a fallarnos y aparece la duda, que no es otra cosa que el intento de buscar la
seguridad perdida. Entonces nos afanamos en conocer, en buscar alguna certeza que
ocupe el lugar vacío que han dejado nuestras antiguas creencias. Para Ortega, el “virus
de la duda” ha sido inoculado por los filósofos, que han sido capaces de sacarnos de
nuestras creencias y hacer que las pongamos en tela de juicio. Y, dentro de los filósofos,
los escépticos son los auténticos demoledores, verdaderos “martillos” que no dejan
títere con cabeza, porque llevan la duda con respecto a nuestras creencias a su grado
más alto.
Como resultado, el pensamiento es el fruto de esa inestabilidad; las ideas que
nacen del pensamiento hay que defenderlas, son susceptibles de discusión porque no
son la realidad (como pensaba Descartes), sino construcciones que el ser humano hace
para separarse de la realidad, para poder pensarla. Así, cuando conseguimos apartarnos
críticamente de las creencias en las que vivimos, éstas pueden ser rechazadas o
aceptadas, pero, en cualquier caso, dejan de ser creencias para convertirse en ideas.
Para Ortega, saber a qué atenerse, objetivo de la actividad intelectual, es algo
que se produce si creemos en algo y sólo si disponemos de una idea sobre ello. Sólo en
la medida que nuestro sistema de creencias tenga huecos, vacíos, zonas problemáticas,
pondremos en marcha la actividad intelectual para tratar de suplir esa deficiencia
elaborando ideas que acaben convirtiéndose en nuevas creencias.
Esta dialéctica entre creencias e ideas se da también en la historia. Ha llegado,
pues, el momento de ver la relación que guardan el raciovitalismo y la razón histórica.

LA RAZÓN HISTÓRICA.

1. Introducción.

La vida, para el ser humano, va más allá de lo meramente biológico y enlaza con
la historia. Cada generación (más adelante, analizaremos qué entiende Ortega por



“generación”) recibe una herencia de sus antepasados, formada por una serie de
creencias e ideas. Así, partir de cero es sencillamente imposible, somos historia y
nuestra conciencia histórica consiste en darnos cuenta del conjunto de creencias que
hemos recibido, ser conscientes de ellas y poderlas conservar, transformar o destruir.
Para evitar caer en los mismos errores del pasado y no repetirlos, es preciso
saber por qué se llegó a errar; sólo desde el conocimiento de la historia es posible
encarar el futuro con la pretensión de que éste sea mejor que el pasado. Olvidar nuestra
historia sería el error más peligroso en el que pudiéramos caer como miembros de una
generación con respecto a los de la siguiente. Este comportamiento “antihistórico” sólo
podría calificarse de “suicidio”, estaríamos matando una parte de nuestra razón, de
nuestra vida, de nosotros mismos.
Para Ortega, razón, vida e historia son inseparables, porque en el caso del
ser humano vienen a ser una misma cosa. Existe una relación dialéctica entre la razón
vital y la razón histórica: la razón vital consiste en que toda persona va siendo y 
dessiendo,
de forma que el vivir alcanza una nueva perspectiva desde el ángulo de la razón
histórica; el ser humano se dará cuenta de que es un inacabable proyecto, una
perspectiva con múltiples horizontes.
Nuestra vida es historia, pues, al ser circunstancia, es, por tanto, circunstancia
histórica. La razón vital se concreta así en la razón histórica, ya que partimos de un ser
con una determinada realidad social e histórica. Pero, en modo alguno, estamos
hablando de dos razones distintas, sino que la razón vital es a la vez razón histórica
porque la vida es esencialmente temporalidad, comprende el tiempo, el devenir. El
historicismo de Ortega se concreta en su análisis de dos temas: la concepción del
hombre como un ser histórico y la teoría de las generaciones.
“No, el hombre no tiene pasado porque es capaz de recordar sino, al contrario, ha
desarrollado y adiestrado su memoria porque necesita del pasado para orientarse en
la selva de posibilidades problemáticas que constituye el porvenir”.

2. El hombre como ser histórico.

Afirma Ortega que “el hombre no tiene naturaleza, sino historia”, es decir, su
vida no es estática, no es algo acabado, inmutable, sino que es tiempo, futurización, se
va haciendo en la historia, que pertenece a la vida de cada uno de nosotros y nosotras.
Vivimos en un determinado momento, tiempo, época histórica, inmersos en la
temporalidad, que ya definíamos como uno de los atributos esenciales de nuestra vida.
Pero el tiempo de la vida y de la historia no es el tiempo que marcan los relojes,
sino un tiempo que es vivido por el ser humano como innovación, misión, tarea,
siempre volcado hacia el futuro. Por ello, el ser humano no puede desentenderse de la
historia, porque su propia vida es ya historia, su circunstancia es histórica.

3. Teoría de las generaciones.

Analizando la historia, Ortega propone, además de la clásica división por
edades, una distribución de la historia por generaciones. La generación es la división
mínima de la historia que afecta en sus creencias, ideas y costumbres a la vida de
cada hombre. Además, para Ortega, las distintas épocas históricas se caracterizan por
una sensibilidad determinada, y las variaciones de sensibilidad se presentan bajo la
forma de generación. Cada época tiene una forma de vida (creencias, ideales, formas,
usos, etc.), y esta forma de vida dura cierto tiempo (para Ortega, unos quince años). Por
esto, en un mismo momento histórico coinciden varias generaciones: jóvenes, adultos y
mayores. Son generaciones contemporáneas, pero no coetáneas (en el sentido de tener l



      la misma edad y la misma sensibilidad).
Precisamente, en esta diferencia generacional radica la posibilidad de la
innovación, ya que cada generación recibe lo vivido por la anterior, pero, por otro lado,
deja fluir su espontaneidad y creatividad. La rebeldía en las generaciones jóvenes es
algo natural y necesario, ya que los jóvenes están llamados a otras tareas, a otras
misiones diferentes a las de sus antecesores.
Así, como una generación precede a otra, el estudio de las generaciones se
convierte en un estudio histórico. Desde esta perspectiva, distingue Ortega entre épocas
acumulativas y épocas eliminatorias o polémicas. En las primeras, las generaciones
jóvenes tratan de conservar la herencia recibida de las generaciones anteriores,
asentando las creencias y usos culturales recibidos. Por el contrario, en las segundas, se
cuestionan las creencias recibidas, dando lugar a un frenético proceso de reflexión en
pos de hallar otras nuevas: es el momento de las crisis históricas, que, pese a su alto
grado de duda e incertidumbre, son un mal necesario pues, gracias a ellas, avanzan la
sociedad y la historia.
Socialmente entendida, cada generación engloba a una elite y a la masa. La elite
encarna la creatividad, la libertad, y tiene la misión de dirigir la sociedad, a las masas.
La misión de estas últimas es obedecer las directrices marcadas por la elite, y contribuir
a la prosperidad social con su articulación en el mundo laboral y social. Esta concepción
orteguiana coincide, en el plano político, con su defensa del liberalismo, al que
considera como una necesidad derivada del carácter radical de la vida: cada individuo
debe desarrollar su propia iniciativa para construir su individual e intransferible destino.
.
11.4 MARIA ZAMBRANO

María Zambrano Alarcón(Vélez-Málaga,Málaga, 22 de abril de 1904-Madrid, 6 de 
febrero de 1991) fue una intelectual,filósofa y ensayista española. Su extensa obra, entre 
el compromiso cívico y el pensamiento poético, no fue reconocida en España hasta el 
último cuarto del sigloXX, tras un largo exilio.  Su obra literaria fue esencial para la 
consolidación de la literatura española contemporánea, y en ella destacó su compromiso 
con la mujer y su lucha por la igualdad de género en la sociedad española.Ya anciana, 
recibió los dos máximos galardones literarios concedidos en España: el Premio Príncipe 
de Asturias y el Premio Cervantes.
Para María Zambrano la filosofía empieza con lo divino, con la explicación de las cosas 
cotidianas con los dioses. Hasta que alguien se pregunta ¿Qué son las cosas? entonces 
se crea la actitud filosófica. Para Zambrano existen dos actitudes: la actitud filosófica, que 
se crea en el hombre cuando se pregunta algo, por la ignorancia, y la actitud poética, que 
es la respuesta, la calma y en la que una vez descifrada encontramos el sentido a todo. 
Una actitud filosófica comunicada con un lenguaje muy peculiar y una exposición creativa 
de su forma de pensar, que determinan su estilo literario, y que, en definitiva, constituirían 
la base de lo que ella misma llamará su "método".

1.   La cuestión y su método

La establece bajo dos grandes cuestiones: la creación de la persona y la razón poética. 
La primera de ellas presentaría, digamos, el estado de la cuestión: el ser del ser humano 
como problema fundamental para el ser humano. Y se constituye como problema para el 
ser humano lo que el ser humano sea, porque se presenta su ser en principio como 
anhelo, nostalgia, esperanza, y tragedia. Si la satisfacción fuera su lote, ciertamente no se
propondría su propio ser como problema.

https://es.wikipedia.org/wiki/V%C3%A9lez-M%C3%A1laga
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Cervantes
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Pr%C3%ADncipe_de_Asturias
https://es.wikipedia.org/wiki/Premio_Pr%C3%ADncipe_de_Asturias
https://es.wikipedia.org/wiki/Espa%C3%B1a
https://es.wikipedia.org/wiki/Ensayista
https://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofa
https://es.wikipedia.org/wiki/Intelectual
https://es.wikipedia.org/wiki/Madrid
https://es.wikipedia.org/wiki/Provincia_de_M%C3%A1laga


El tema de la razón-poética, por otra parte, sin haberse expuesto especial y 
sistemáticamente en ninguna de sus obras, subyace no obstante en todas ellas hasta el 
punto de constituir uno de los núcleos fundamentales de su pensamiento. La razón-
poética se construye como el método adecuado para la consecución del fin propuesto: la 
creación de la persona. Ambos temas abordados con amplitud, aglutinan como 
adyacentes todas las demás cuestiones tratadas. Así, la creación de la persona se 
relaciona estrechamente con el tema de lo divino, con el de la historia y con los sueños, y 
la razón-poética con la relación entre filosofía y poesía o con la insuficiencia del 
racionalismo.

2.  Racionalismo e historia

El racionalismo es expresión de la voluntad de ser. No pretende descubrir la estructura de 
la realidad sino que asienta el poder desde una presuposición: la realidad ha de ser 
transparente a la razón, ha de ser una e inteligible. El racionalismo, como todo 
absolutismo, de alguna manera mata a la historia, la detiene, porque realiza la abstracción
del tiempo. Situado entre verdades definitivas, el hombre deja de sentir el paso del tiempo
y su constante destrucción, deja de sentir el tiempo como oposición, como resistencia, 
deja de saberse en lucha perpetua contra el tiempo, contra la nada que adviene a su 
paso. Si toda historia es construcción, arquitectura, el sueño de la razón, del absolutismo 
y de las religiones monoteístas es construir por encima del tiempo. La conciencia, en esa 
atemporalidad artificial de lo eterno verdadero, no puede despertar, ya que la conciencia 
surge al par que la voluntad personal y esta se crece con la resistencia.

El problema que preocupa a Zambrano es «humanizar la historia y aun la vida personal; 
lograr que la razón se convierta en instrumento adecuado para el conocimiento de la 
realidad, ante todo de esa realidad inmediata que para el hombre es él mismo». 
Humanizar la historia: asumir la propia libertad, y ello mediante el despertar de la 
conciencia personal, la cual tendrá que asumir el tiempo, y más aún: los distintos tiempos 
de la persona.

3.  La creación de la persona

Los mismos parámetros con los que define Zambrano la historia social, es aplicado por 
ella a la historia personal, y no ha de extrañar, puesto que la historia, la de todos, la hacen
individuos que proyectan a nivel social sus temores, sus angustias, sus ansias, sus 
abusos, su ignorancia, sus anhelos. Las deformaciones sociales son la institucionalización
de las deformaciones personales, y las constituciones, el precio que paga cada cual por 
atenuar consensualmente su propia angustia vital. Así pues, el endiosamiento de unos, la 
enajenación de otros (idolatría y sacrificio), la instrumentalización de la razón y la 
estructura temporal son pautas correctamente aplicables a la Historia de todos, la que se 
construye en comunidad y a esa otra historia que es el argumento de cada ser humano, 
padecida en la Historia y bajo ella.

4. El hombre como ser que padece su trascendencia

El hombre no es solamente un ser histórico, aquel cuyo tiempo sea el sucesivo, tiempo de
la conciencia aplicado a la realidad como sucesión de acontecimientos. El hombre es ante
todo aquel ser destinado a trascender, a trascenderse a sí mismo padeciendo esta 
trascendencia, un ser, el hombre, en perpetuo tránsito que no es solamente un pasar sino 

https://es.wikipedia.org/wiki/Idolatr%C3%ADa
https://es.wikipedia.org/wiki/Historia
https://es.wikipedia.org/wiki/Conciencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Racionalismo


un pasar más allá de sí: de aquellos personajes que el sujeto va ensoñando con respecto 
a sí mismo. Que el hombre sea un ser trascendente significa que no ha acabado de 
hacerse, que ha de irse creando a medida que va viviendo. Y si el nacer es salir de un 
sueño inicial, el vivir será ir saliendo de otros sueños, sucesivos estos, mediante 
sucesivos despertares.

5. La fenomenología del tiempo

La estructura de la persona se elabora, como la historia, sobre otra estructura: la 
temporal. Pero aunque la historia se conforme de acuerdo con múltiples tiempos, estos se
incluyen siempre dentro del tiempo propiamente histórico: el sucesivo; la multiplicidad 
temporal significa tan solo la multiplicidad de ritmos, el «tempo» de las conexiones entre 
el suceso, su memoria y su proyección. Los tiempos del sujeto suponen algo más. 
Esquemáticamente, pueden distinguirse:

•Tiempo sucesivo o tiempo de la conciencia y de la libertad, medible en sus tres 
dimensiones (pasado-presente-futuro);
•Tiempo de la psique o atemporalidad inicial, tiempo de los sueños, donde el pensamiento
no tiene cabida, ni tampoco la libertad. En esta atemporalidad el sujeto no decide, no 
mueve sino que es movido por las circunstancias;
•Tiempo de creación o estados de lucidez, otro tipo de atemporalidad, pero a diferencia de
la anterior, creadora. El sujeto no se encuentra bajo el tiempo, como en la atemporalidad 
de la psique, sino sobre el tiempo. Esta atemporalidad puede dar origen por un lado a los 
descubrimientos del arte o del pensamiento, y por otro, al descubrimiento personal o lo 
que Zambrano entiende por «creación de la persona». Estos instantes de lucidez en que 
el tiempo de la conciencia se suspende son aquellos en los que se producen los 
«despertares».

6. La forma sueño

La fenomenología de la forma sueño secunda el estudio de los tiempos partiendo de la 
consideración de que en la vida humana se dan diversos grados de conciencia, y sobre 
todo, diversas maneras de estar la conciencia adormecida o subyugada. Vio María 
Zambrano la necesidad de proceder a un examen de los sueños, no tanto en su contenido
(de esto ya se había encargado el psicoanálisis) como en su forma, es decir, en el modo 
que tienen estos estados de presentarse. Distinguió así entre dos formas de sueño:

•Sueños de la psique, que corresponden a la atemporalidad de la psique, y entre ellos 
principalmente los sueños de orexis o de deseo y los sueños de obstáculo.
•Sueños de la persona, también llamados sueños de despertar o sueños de finalidad, que 
son los que procuran a la persona la visión necesaria para su cumplimiento. Cuando 
surgen durante la vigilia, son denominados sueños reales, y han de ser descifrados a 
modo de enigma.

7. La cuestión ética: la acción esencial

Los sueños de la persona exigen, por parte de ella, una acción, y la única acción posible, 
bajo el sueño, es despertar. La acción es distinta por completo de la actividad por cuanto 
que se trata de un hacer libre que le corresponde a la persona mientras que la actividad 



es el movimiento del personaje, ese continuo activarse que también es propio de la mente
cuando actúa sin control. Se trata de la misma distinción que Zambrano hace 
entre transitar y trascender: el movimiento del personaje es un tránsito; el de la persona 
es trascendencia, un ir más allá de sí creándose a sí misma. La acción de la persona es 
siempre acción esencial: está encaminada al cumplimiento de su finalidad-destino, lo cual 
equivale a decir que, en su acción, la persona se cumple como tal.

La acción proviene siempre de un sujeto, pero de un sujeto que es, ante todo, voluntad, 
pues hay otra parte del sujeto, el yo, al que se le atribuye propiamente la conciencia. Esta 
diferencia es importante a la hora de entender que la conciencia a menudo se opone a 
cualquier tipo de despertar. El yo, sabiéndose vulnerable, actúa a modo de soberano 
implacable, defendiendo su reino el de la razón, el de las leyes y los hábitos erigiendo 
murallas que le aíslen del espacio exterior extraconsciente. Al soberano Yo le aterra la 
idea de ver tambalearse lo bien establecido; teme más que nada saber que su reino, 
establecido en un espacio y un tiempo conocido y al que posee, es como un barco que 
navega sobre el mar de la atemporalidad. Pero Zambrano advierte: «si una tal vigilia se 
cumpliera a la perfección, el sujeto soberano pasaría su vida en estado de sueño». 
Afortunadamente no es así; el soberano es vulnerable, y en las murallas pueden abrirse 
brechas que dejen pasar algo de la atemporalidad exterior, algo aún por interpretar, algo 
con lo que volver a construir la realidad, otra realidad, algo, sobre todo, que modificará a 
la persona puesto que cualquier acción comprensiva va cumpliendo en ella su destino, 
que no es otro que, como pensaba Heidegger, «ser comprensivamente».

8.  Razón poética

María Zambrano propone la razón poética, distinta de la razón vital e histórica de Ortega y
de la razón pura de Kant. La razón de Zambrano es una razón que trata de penetrar en 
los ínferos del alma para descubrir lo sagrado, que se revela poéticamente. La razón 
poética nace como un nuevo método idóneo para la consecución del fin propuesto: la 
creación de la persona individual.

Para Zambrano, el hombre, el yo, está dotado de una sustancia en su interior, el ser, ese 
ser es sus sentimientos, sus ideas más profundas; lo más sagrado del yo y de una 
conciencia. A través de estas sustancias debe buscar su unidad como persona. El ser es 
innato, proviene desde el primer día que existimos, aún sin ser consciente; la conciencia 
se va creando poco a poco en cuanto nos surgen dudas.

El ser está codificado por la palabra poética, esa palabra debe de ser descodificada por la
conciencia, y esta a su vez la logra descodificar por el pensamiento poético. Esa palabra 
poética descodificada llega a la conciencia del hombre y la convierte en palabra verbal, 
que es la palabra con la que es capaz el hombre de comunicar. Al ser capaz de comunicar
su ser, el hombre ya se ha creado como unidad, pues es capaz de unir su Conciencia, con
su Ser.

Si ponemos de ejemplo a un niño pequeño, el niño quiere, ama, siente dolor, pero no es 
consciente de ello (porque tiene el ser, pero aún no ha desarrollado la conciencia) hasta 
que poco a poco, se va dando cuenta de qué es cada cosa y logra descifrarla (cuando se 
le desarrolla la conciencia y consigue descodificar su ser).

9.  El método. La razón-poética

Un método es un camino, una vía por la que se empieza a caminar. Lo curioso aquí es 
que el descubrimiento de este camino no es distinto de la propia acción que ha de llevar al

https://es.wikipedia.org/wiki/Raz%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Raz%C3%B3n_vital
https://es.wikipedia.org/wiki/Heidegger


cumplimiento de quien la realiza. Lo propio del hombre es abrir camino, dice Zambrano, 
porque al hacerlo pone en ejercicio su ser; el propio hombre es camino.

La acción ética por excelencia es abrir camino, y esto significa proporcionar un modo de 
visibilidad, pues lo propiamente humano no es tanto ver como dar a ver, establecer el 
marco a través del cual la visión —una cierta visión— sea posible. Acción ética, pues, al 
par que conocimiento, ya que al trazar el marco se abre un horizonte, y el horizonte, 
cuando se despeja, procura un espacio para la visibilidad.

Puede decirse que el pensamiento de María Zambrano es una filosofía «oriental» en el 
sentido en que utilizaban el término los místicos persas: como un tipo de conocimiento 
que se origina al oriente de la Inteligencia, allí donde el sol o la luz se levanta. Una 
filosofía por tanto que trata de la visión interior, una filosofía de la luz de aurora. Y la luz 
inteligible es, claramente en Zambrano, el albor de la conciencia, que no siempre ha de 
ser la de la razón, o no solo, o no del todo, pues la razón habrá de ser asistida por el 
corazón para que esté presente la persona toda entera. La visión depende, efectivamente 
de la presencia, y quien ha de estar presente es el sujeto, conciencia y voluntad unidos.

La razón-poética, el método, se inicia como conocimiento auroral: visión poética, atención 
dispuesta a la recepción, a la visión develadora. La atención, la vigilante atención ya no 
rechaza lo que viene del espacio exterior, sino que permanece abierta, simplemente 
dispuesta. En estado naciente, la razón-poética es aurora, develación de las formas antes
de la palabra. Después, la razón actuará revelando; la palabra se aplicará en el trazo de 
los símbolos y más allá, donde el símbolo pierde su consistencia mundana manteniendo 
tan solo su carácter de vínculo. Entonces es cuando la razón-poética se dará plenamente,
como acción metafórica, esencialmente creadora de realidades y ante todo de la realidad 
primera: la de la propia persona que actúa trascendiéndose, perdiéndose a sí misma y 
ganando el ser en la devolución de sus personajes.

Razón, pues, pero razón sintética que no se inmoviliza en análisis y deducciones 
arborescentes; razón que adquiere su peso, su medida y su justificación (su justicia: su 
equilibrio) en su actividad, siguiendo el ritmo del latir, la propia pulsión interior. Este tipo de
razón, a la que Zambrano no ha dudado en llamar «método» no aspira a establecer 
ningún sistema cerrado. Aspira — aspiración que proviene del alma o aliento de vida— a 
abrir un lugar que se ensanche como un claro en medio del bosque, ese bosque en que 
consiste el espíritu-cuerpo de aquel que se cumple en/con el método.

La razón-poética, esencialmente metafórica, se acerca sin apenas forzar el paso, al lugar 
donde la visión no está in-formada aún por conceptos o por juicios. Rítmicamente, la 
acción metafórica traza una red comprensiva que será el ámbito donde la razón construya
poéticamente. La realidad habrá de presentarse entonces reticularmente, pues este es el 
único orden posible para una razón que pretende la máxima amplitud y la mínima 
violencia.

10.  Verdad, realidad y lenguaje

La idea de conocimiento poético o de razón poética lleva consigo una determinada 
manera de concebir la verdad, la realidad y el lenguaje. Son diversas las perspectivas que
se han planteado acerca de estos conceptos.

La realidad que se presenta al conocer poético es aquel fondo en el que reside lo 
enigmático, lo misterioso, lo sagrado. «La realidad», como ha escrito María Zambrano, 
«se presenta al hombre que no ha dudado [...] es algo anterior a las cosas, es una 
irradiación de la vida que emana de un fondo de misterio; es la realidad oculta, escondida;
correspondiente en suma a lo que hoy llamamos sagrado» (El hombre y lo divino).

https://es.wikipedia.org/wiki/Raz%C3%B3n


La palabra realidad, en el contexto del conocimiento poético, apunta a todo aquello que el 
ser humano experimenta poéticamente como fundamental (la vida, el ser), y de ahí que 
Zambrano acuda a metáforas como la raíz, el corazón, etc.

El pensamiento de María Zambrano es verdaderamente pensamiento filosófico, 
metafísico, pero en la medida en que se sitúa en la frontera de lo que es accesible a 
la razón discursiva, es un pensamiento que se acerca a la mística.

Ahora bien, la realidad solamente es accesible en la actitud no violenta, si no «piadosa» y 
receptiva del que sabe esperar, escuchar y acoger. De ahí que la verdad se entienda 
como un don que se recibe «pasivamente», y fundamentalmente como revelación.

Esta verdad no se revela ni manifiesta en cualquier forma de lenguaje, sino en la palabra 
poética. Esta no es la palabra que sirve como instrumento de dominio, que nombra y 
define las cosas para dominarlas y apoderarse de ellas. Tampoco se considera 
instrumento de comunicación.

En la palabra auténtica, más que comunicación, hay «comunión» entre quienes la 
escuchan y entienden. En Claros del bosque (su obra más importante, quizá, la más 
sugestiva de todas), esta filósofa señala que «la palabra no destinada al consumo es la 
que nos constituye: la palabra que no hablamos, la que habla en nosotros y nosotros, a 
veces, trasladamos en decir».

Todas estas reflexiones de María Zambrano apuntan a instaurar un «pensamiento 
poético», un pensamiento capaz de superar el abismo entre filosofía y poesía (esta es la 
gran preocupación de Zambrano). Justamente este intento hace que en su discurso 
parezcan confundirse dos niveles distintos:

1.El nivel de la reflexión filosófica acerca de la insuficiencia del racionalismo: es un 
discurso filosófico.
2.El nivel de «trasladar al decir»: es filosófico y de carácter místico-poético. Esta dualidad 
de planos es, quizá, lo que hace más interesante la lectura de su obra Claros del bosque.

Obra

•Horizonte del liberalismo (1930, Ediciones Morata, reeditado en 1996 por la misma 
editorial con estudio introductorio de Jesús Moreno Sanz)
•Hacia un saber del alma (1934)
•Los intelectuales en el drama de España (1937)
•Filosofía y poesía (1939)
•Pensamiento y poesía en la vida española (1939)
•Isla de Puerto Rico. Nostalgia y esperanza de un mundo mejor. (1940)
•La confesión, género literario y método (1943)
•El pensamiento vivo de Séneca (1944)
•La agonía de Europa (1945)
•Hacia un saber sobre el alma (1950)
•Delirio y destino (escrito en 1953 y publicado en 1989)
•La España de Galdós (1960)
•Los sueños y el tiempo (1960)
•Cartas sobre el exilio (1961)
•El hombre y lo divino (1.ª edición: 1955. 2.ª, aumentada: 1973)
•Persona y Democracia: Una historia sacrificial (1958, reeditado en 1988)
•España, pensamiento, poesía y una ciudad (1964)

https://es.wikipedia.org/wiki/El_hombre_y_lo_divino
https://es.wikipedia.org/wiki/Javier_Morata_Pedre%C3%B1o
https://es.wikipedia.org/wiki/Revelaci%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Raz%C3%B3n_discursiva&action=edit&redlink=1


•España, sueño y verdad (1965)
•Los sueños y el tiempo (reeditada en 1998)
•El sueño creador (1965)
•Claros del bosque (1977)
•La tumba de Antígona, (1967) (Mondadori España, 1989)
•Andalucía, sueño y realidad (1984)
•De la aurora (1986)
•El reposo de la luz (1986)
•Senderos. Los intelectuales en el drama de España y La tumba de Antígona (1986)
•Los bienaventurados (1979)
•Para una historia de la piedad (1989)
•Delirio y destino (1989)
•Para una historia de la piedad (1989)
•Los bienaventurados (1990)
•El parpadeo de la luz (1991)
•Los sueños y el tiempo (1992)
•Unamuno (escrito en 1940 y publicado en el 2003)
•Cartas de la Pièce. Correspondencia con Agustín Andreu (escrito en los 70 y publicado 
en 2002)
•La confesión, género literario y método (Luminar: México, 1943; Mondadori: Madrid 1988 
y Siruela: Madrid, 1995).


	1. La cuestión y su método
	2. Racionalismo e historia
	3. La creación de la persona
	8. Razón poética
	9. El método. La razón-poética

	10. Verdad, realidad y lenguaje
	Obra

