
Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

 
 
 
 
 
 

Capítulo VI 
 

A modo de resumo 
 
 

I.- O descubrimento do xenocidio 
 
Na primavera de 1945, a liberación dos campos occidentais impide e 

até deforma a toma en consideración da “Solución Final”. As imaxes de 
Buchenwald e de Dachau resumen as políticas mortíferas do Reich, 
incluído o xenocidio xudeu. Na memoria dos contemporáneos, o mundo 
concentracionario alemán é sinónimo de desespero absoluto. Sen embargo, 
a imaxe amosada impide imaxinar que poida existir algo peor, e de feito, 
non existe nin imaxe nin reportaxe ningunha dos centros de morte masiva 
da “Aktion Reinhardt” e dos masacres levados a cabo polos 
Einsatzgruppen.  

A memoria que se impón, ten que ver en primeiro lugar cunha 
realidade física: os superviventes xudeus son menos numerosos cós demais. 
En Francia, volveron o 59% dos deportados chamados “políticos” en 1945, 
fronte ao 3 % dos superviventes xudeus. En Bélxica, o 5 % dos repatriados 
de 1945 son xudeus, pero os xudeus representaron máis do 38 % da xente 
deportada161.  

A partir de 1945, e durante quince anos, Buchenwald convértese no 
lugar símbolo da deportación. Auschwitz aínda non é o lugar central que 
chegará a ser grazas á memoria colectiva e ao traballo histórico. Pero a 
ocultación do xenocidio e a dificultade de captala a través da traxedia da 
deportación non se debe unicamente á falta de imaxes e ao feito de ser unha 
realidade xeográfica afastada. Débese á difícil cuestión da identidade xudía 
que daquela non se presentaba nos mesmos termos cá na actualidade. 
Tamén ten que ver coa imposibilidade de pensar a aridez absoluta (o 
“morto por nada”) do acontecemento. Finalmente, e sobre todo, á falta de 
referencias intelectuais que puidesen permitir deducir unha historia 
coñecida, como o dos masacres da poboación civil  para percibir unha nova 
realidade coma a do xenocidio e a do crime contra a humanidade. Durante 
a guerra, os concentracionarios ven o destino específico dos xudeus, pero 
                                                 
161 De catro mil novecentos dezaoito nenos xudeus menores de quince anos deportados dende Bélxica a 
Auschwitz, volven cincuenta en 1945, que representa a porcentaxe de 1’1%. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

79



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

non o pensan. Ven a matanza masiva, pero non pensan ao xenocidio. Alén 
das recuperacións políticas da memoria colectiva, xoga o seu papel o 
desfase entre a percepción do real e a súa inintelixibilidade.  

O caso dos reporteiros da BBC que entran en Bergen-Belsen, 
liberado en abril de 1945, é sintomático a este respecto: aínda que había 
entre corenta mil e sesenta mil xudeus detidos, non fan a menor alusión a 
eles. Non se trata de que exista un antisemitismo larvado ou pasivo, senón 
unha imposibilidade por abrazar unha realidade que rompe coas imaxes 
clásicas dos desastres da guerra.  

 
 
II.- A destrución dun mundo 
 
1. Valoración en cifras.- Aínda que Himmler ordenase o fin das 

operacións de exterminio en novembro de 1944, os masacres continúan 
coas “marchas da morte” e mesmo proseguen até os primeiros días de maio 
de 1945162. A mortalidade segue sendo moi importante despois da 
liberación 163.  

É difícil facer balance porque as contas alemás non son exhaustivas 
(tal é o caso das dos Einsatzgruppen e da “Aktion Reinhardt”), co 
agravante de que se destruíron moitos arquivos, comezando pola 
documentación existente na oficina de Eichmann. En marzo de 1943, un 
estatístico da SS, Richard Korherr, estabelece o resultado da “Solución 
Final” nun documento de dezaseis páxinas. Fecha as estatísticas o día 31 de 
decembro de 1942, e engade seis páxinas adicadas aos tres primeiros meses 
de 1943. Despois disto, non vai haber ningún documento con cifras, 
elaborado polas propias fontes alemás. Non existe ningún resumo que dea 
conta dos anos 1944 e 1945 e ademais, como consecuencia do afundimento 
do Reich nos últimos meses de 1944, non se volve a realizar ningún 
cómputo máis.  

En Nuremberg, no mes de novembro de 1945, o comandante SS, 
Höttl di que foran asasinados seis millóns de xudeus, segundo lle dixo 
Einchmann en Budapest a finais de agosto de 1944. O Tribunal militar 
internacional de Nuremberg recolle esta cantidade, pero quince anos máis 
tarde, Einchmann durante o seu propio xuízo, fala desta vez de cinco 
millóns de vítimas164. En xuño de 1945, o Instituto para Asuntos Xudeus 
dos Estados Unidos sitúa o número de vítimas en cinco millóns seiscentas  
setenta mil persoas (datos tirados dunha compilación de documentos), e ao 

                                                 
162 Mauthausen foi liberado polos americanos o 5 de maio de 1945. 
163 Entre o 15 de abril (data da liberación do campo) e o 31 de outubro de 1945, morren en Bergen-Belsen 
trinta e un mil prisioneiros. 
164 A cantidade que el adianta non supoñía daquela unha novidade: xa llo mencionara ao capitán SS 
Dieter Wisliceny durante unha conversación que supostamente mantiveran cara a finais da guerra. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

80



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

ano seguinte o Congreso Xudeu Mundial calcula a cantidade de cinco 
millóns novecentas setenta e oito mil vítimas.  

Retomando estes cálculos e as fontes dispoñíbeis e mais procedendo 
por subtracción como fai Raul Hilberg, o resultado en número de vítimas 
oscila entre cinco e seis millóns de xudeus asasinados, dos cales a maioría 
son orixinarios de Polonia165 e da URSS. Isto é, dous terzos do xudaísmo 
europeo e preto do 40 % do xudaísmo mundial. A estrutura demográfica do 
mundo xudeu queda afectada para varias xeracións e tamén queda alterado 
o equilibrio entre os seus diferentes compoñentes: mentres que antes de 
1939 o centro da Diáspora se situaba en Europa do Leste, agora bascula 
cara á América do Norte e o futuro Estado de Israel166 que se van erixir 
como dous novos centros.  

 
2. Os superviventes.- Aos superviventes aínda lles queda ler na 

ollada dos demais o que se fixera con eles cando volven aos lugares en que 
ás súas vidas normais quedaran brutalmente inmobilizadas. Teñen que 
seguir vivindo despois da vontade sistemática de exterminio e encarar a 
culpabilidade do “supervivente”: “Por que eu?”. Os nenos agochados cuxos 
pais non voltaron terán que seguir vivindo coa idea de que nos lles dixeron 
“adeus”.  

En maio de 1945, Europa conta con case catorce millóns de 
“desprazados” dos cales, varios centos de miles son xudeus. Catrocentos 
mil xudeus polacos obteñen a autorización para saír da URSS, a metade 
deles están ”na súa casa”.  Pero os pogroms de Cracovia en 1945 e de 
Kielce en xullo de 1946167, déixanlles poucas ilusións: cen mil volven 
marchar unha vez máis ao Oeste, sobre todo, Alemaña e Austria, chegando 
aos campos de “persoas desprazadas” organizados polos americanos. Aí se 
atopan douscentos cincuenta mil xudeus axudados polo Yishuv que chegara 
alí en decembro de 1945 e por organizacións xudías americanas de 
asistencia, entre as cales figuraba o Joint americano. Pero quedan tamén 
catrocentos mil xudeus en Romanía, douscentos mil en Hungría e 
Checoslovaquia, máis de douscentos mil en Francia, uns cincuenta mil en 
Bulgaria e corenta e dous mil en Italia.  

Estes campos alimentan o éxodo: os emisarios sionistas do Yishuv 
organizan redes de pasaxe cara a unha Palestina aínda fechada á emigración 
xudía. Con todo, entre 1945 e 1948, conseguen chegar168 a Palestina oitenta 
                                                 
165 A comunidade xudía de Polonia, viveiro do xudaísmo, queda practicamente destruída: cincocentas mil 
persoas morreron nos guetos, seiscentas mil durante as execucións masivas e preto de un millón noventa 
mil nos centros de aniquilación. 
166 O porvir do sionismo non só está comprometido como o entende Ben Gurión, senón que tamén muda 
xeograficamente, porque a partir da guerra é cando os xefes sionistas comezan a descubrir os xudeus dos 
países musulmáns. 
167 Como os pogroms húngaros de Kummadras e de Miskolz, en 1946. 
168 Dos cales setenta mil son ilegais vidos de Europa transportados en preto de cento cincuenta barcos 
clandestinos. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

81



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

e tres mil persoas. O traballo que realizan neste momento as organizacións 
xudías e os emisarios do Yishuv é considerábel. En xaneiro de 1945, os 
emisarios sionistas fundan en Polonia a organización Ha Brikha (A Fuxida) 
para permitir a pasaxe dos superviventes cara ao Yishuv, mentres que 
algúns meses máis tarde, a brigada xudía palestina estabelece un primeiro 
contacto cos superviventes. O xefe do movemento sionista, David Ben 
Gurión, visita en outubro de 1945 os campos de refuxiados en Alemaña co 
fin de enrolar os superviventes169. O Joint leva a cabo, paralelamente, un 
traballo de axuda ao refuxiado. Naqueles casos máis evidentes de 
hostilidade, os xudeus son separados dos seus “concidadáns” (o contrario 
da política británica que agrupa os refuxiados segundo criterios de pertenza 
nacional), mellóranse as racións alimenticias e autorízase a legalidade da 
acción humanitaria dentro dos campos.  

Do total dos douscentos cincuenta mil xudeus presentes nos campos 
de refuxiados, cento corenta e dous mil chegaron a Israel, setenta e dous 
aos Estados Unidos, dezaseis ao Canada e uns vinte mil a outros países. 
Pero o Reino Unido, segue a manter a mesma política discriminatoria con 
respecto aos refuxiados xudeus cá durante a guerra170. 

 
 
III.- Os xuízos171 
 

 Hai séculos que se leva presentando a cuestión da preeminencia ou 
non dun dereito natural fronte á lei dos Estados. Na Conferencia de 
Versalles de 1919, os pobos sen Estado quedaron espidos até que o 
concepto de xenocidio (do prefixo grego genos, especie, pobo, e do sufixo 
latino caedere, matar), forxado en 1944 polo xurista polaco-americano 
Raphael Lemkin, os tome baixo a súa protección. Os crimes cometidos 
antes e durante a Segunda Guerra Mundial colocan en primeiro plano a 
cuestión do individuo como suxeito de dereito das nacións. Un mesmo 
campo histórico, nacido da Ilustración, vía opoñerse deste xeito a 
universalidade dos dereitos do home coa soberanía do Estado-Nación.  
 Despois da fundación en Suíza, en 1863, da Cruz Vermella 
Internacional (denominada CICR en 1880), as Convencións de Xenebra de 
                                                 
169 Dous meses máis tarde, en decembro de 1945, comeza a primeira misión de axuda de Eretz Israël nos 
campos de refuxiados en Alemaña. 
170 Entre maio de 1945 e decembro de 1949, o Reino Unido concédelles a cinco mil seiscentas “persoas á 
deriva” un dereito de entrada que lles permitiría recontrarse con membros da súa familia. Desta cantidade, 
cóntanse uns dous mil xudeus. Iso foi todo. Durante o mesmo período, Londres concédelles o dereito de 
entrada a cento cincuenta mil militares polacos acompañados das súas familias, a noventa e tres mil 
traballadores voluntarios procedentes do Leste de Europa, a quince mil prisioneiros de guerra alemáns, a 
oito mil ucraínos... Entre todos estes refuxiados, hai moitos antigos colaboradores dos nazis. Cfr. David 
Cesarani, “Le crime contre l’Occident”, en La libération des camps et le retour des déportés, Complexe, 
1995. 
171 Este apartado está baseado nas obras de C. Ambroselli, Le Comité d’éthique (PUF, 1990) e de Yves 
Ternon, L’État criminel (Seuil, 1995) ás que reenvío. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

82



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

1864 e de 1906 crean as bases do dereito humanitario. As Conferencias da 
Haia de 1899 e 1907, que realizan un chamamento para que se vixíe o 
respecto das “leis da humanidade”, veñen referendalo. 
 Pero a Primeira Guerra Mundial demostra a fraxilidade do edificio. 
Durante o conflito, e inmediatamente despois, ve a luz a idea do crime de 
“lesa-humanidade”, alén das fronteiras e das nacións. O 24 de maio de 
1915, a propósito do masacre dos Armenios, os ministros dos Asuntos 
Exteriores da Entente definen ese “crime de lesa-humanidade”, e catro anos 
despois, o delegado belga en Versalles fala deste tema en termos de “crime 
contra a humanidade172”. Pero a este avance do dereito internacional non se 
lle dá continuación porque en Versalles triunfa o Estado-Nación, e 
consecuentemente, nese marco non vai callar 173 a política de prevención do 
crime de Estado. 
 Os crimes da Alemaña nazi encóntranse polo tanto cun dereito 
internacional en barbeito. Esa é a razón pola que “o crime contra a 
humanidade174 estivese baixo a epígrafe de crime de guerra até o 18 de 
agosto de 1945”. En xaneiro de 1942, en Londres, dezaoito gobernos 
denuncian os crimes cometidos polo ocupante alemán en Europa do mesmo 
xeito que rexeitan recorrer á unha nova incriminación para sancionar os 
crimes cometidos polos nazis contra os xudeus alemáns. En outubro de 
1942, de acordo co goberno americano, os británicos crean unha comisión 
de investigación sobre os crimes de guerra. Os soviéticos únense a estes 
inmediatamente e, por primeira vez, nomean a responsábeis alemáns. De aí, 
a idea de inculpar os órganos do Estado criminal, e de aí tamén a 
declaración dos Aliados do 17 de decembro de 1942 (cfr. cap.V). 
Finalmente, a declaración de Moscova do 30 de outubro de 1943 prevé 
levar os criminais aos lugares onde cometeron os crimes, onde serían 
xulgados por tribunais locais. Deste xeito, fusiónanse por primeira vez o 
código internacional sobre a guerra e os códigos penais locais. Pero aínda 
se precisa unha longa elaboración para que a noción de crime contra a 
humanidade sexa separada da do crime de guerra.  
 O memorando de Yalta, redactado a petición de Roosvelt e remitido 
o 22 de xaneiro de 1945, marca a culminación deste proceso: a 
criminalidade nazi soborda o marco caduco dos “crimes de guerra” porque 
manifesta a existencia dun “plano criminal” premeditado e, engloba por fin 
(e o cambio é propiamente revolucionario), os delitos cometidos a partir de 
1933 contra os suxeitos alemáns. Esta achega ultrapasa a noción de “crime 
de guerra” para facerse cargo dos nacionais sen defensa. O respecto sacro-
                                                 
172 Cómpre subliñar que despois da Primeira Guerra Mundial unha “Comisión dos Quince” preparara a 
comparecencia en xustiza dos “autores da guerra” e dos que violaron as “leis da humanidade”.  
173 Aínda que os xuristas traballan lucidamente sen seren seguidos, é verdade, polos gobernos. Así, 
Lemkin propón en 1934, en Madrid, durante a V Conferencia para a unificación do dereito penal, a 
noción de “crime de barbarie” contra a violación do ius gentium. 
174 Yves Ternon, L’État criminel, Seuil, 1995, p. 29. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

83



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

santo da soberanía de Estado queda rachado aquí. Xúlgase como criminal a 
un sistema político e non só os actos máis visíbeis deste. Até daquela, un 
Estado podía matar aos seus cidadáns sen ter que render contas a ninguén. 
A partir dese momento, a noción de “crime contra a humanidade” coloca os 
dereitos da persoa humana e o dereito natural  por enriba do poder temporal 
dos Estados.  
 Os representantes dos “catro Grandes” (entre os cales se atopa 
Francia) reúnense en Londres durante o verán de 1945 para traballar sobre 
un documento preparatorio de orixe americana. Destas discusións saíu o 
acordo fundamental, denominado o acordo de Londres, o 8 de agosto de 
1945, que crea o Tribunal Militar Internacional. O crime de guerra xa 
formaba parte do dereito internacional. O crime contra a paz fora debatido 
pero deixárase nas marxes do procedemento. O concepto de “crime contra 
a humanidade” é o único realmente novo: “(...) o asasinato, o exterminio, a 
redución á escravitude, a deportación e calquera outro acto inhumano 
cometidos contra calquera poboación civil, antes ou durante a guerra, e 
tamén as persecucións por motivos políticos, raciais ou relixiosos, cando 
estes actos ou persecucións, constituísen ou non unha violación do dereito 
interno dos países en que se perpetraron, foron cometidos como 
consecuencia de calquera crime que entra dentro da competencia do 
tribunal ou ten unha relación con este crime. (...) Os dirixentes, os 
organizadores, os provocadores ou os cómplices que tomaron parte na 
elaboración ou na execución dun plano concertado ou dun complot para 
cometer calquera destes crimes arriba definidos son responsábeis de todos 
os actos levados a cabo por todas as persoas en execución deste plano.” 
 Por primeira vez na historia do dereito internacional, nun eido que 
até daquela non coñecía máis cós Estados, o dereito de Nuremberg 
recoñécelle ao individuo a cualidade de suxeito de dereito. Nos doce xuízos 
posteriores, xulgados por un tribunal militar internacional, e que agrupan a 
“acusados dun mesmo tipo (ministros, médicos, industriais, maxistrados, 
etc.)175”, o crime contra a humanidade é o único cargo inculpatorio que se 
emprega. 
 Con esta base ábrense os xuízos de Nuremberg o 20 de novembro de 
1945, en presenza dun tribunal militar interaliado, destinado a xulgar aos 
principais responsábeis nazis. O xenocidio xudeu, aínda que está presente 
ao longo de todo o proceso, queda “diluído” na marea de crimes nazis176. 
Ningún dos vinte e un acusados177, se declara culpábel deste cargo durante 
os dez meses que dura a audiencia. O veredicto faise público o 1 de outubro 
                                                 
175 Ternon, op. cit., p. 35. 
176 O sentenza non lle dedica máis ca dúas páxinas ao crime contra a humanidade fronte ás vinte e oito 
páxinas dedicadas aos crimes de guerra. Os únicos condenados por este cargo son von Schirach, Gauleiter 
de Viena e Stricher, director do periódico Stürmer. 
177 Estaban previstos vinte e catro: Ley suicidouse no cárcere, Bormann fuxiu e Gustav Krupp estaba 
doente. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

84



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

de 1946, pronunciando once condenas a morte, tres absolucións e penas de 
cárcere que van dende dez anos até a cadea perpetua. A palabra xenocidio 
non aparece na sentenza do 1 de outubro de 1946, pero menciónase nos 
procesos seguintes. Para que atinxa a todo un grupo, defínese como unha 
“forma agravada de crime contra a humanidade”. 
 O xuízo dos médicos nazis (novembro de 1946-agosto de 1947), 
organizado por un tribunal militar americano, resulta ser un dos procesos 
máis importantes de entre todos os que se realizan con posterioridade ao 1 
de outubro de 1946. A sentenza faise pública nos días 19 e 20 de agosto de 
1947178. Aquí aparecen nomeados os tres crimes esenciais cometidos pola 
Alemaña nazi: “exterminio biolóxico da raza xudía”, “eutanasia” dos 
enfermos mentais, e “manipulación dos corpos” en cadáveres vivos nos 
campos de concentración179. A partir deste xuízo, nace o Código de 
Nuremberg, co que se lle outorga unha nova base á ética médica. Esa é a 
razón pola que cabía agardar que o dereito de Nuremberg se constituíse en 
nova fonte de dereito. De feito, a ONU crea en 1946, unha comisión de 
dereitos humanos e no ano seguinte unha comisión de dereito internacional. 
O 9 de decembro de 1948, á véspera de aprobar o texto da Declaración 
Universal dos Dereitos Humanos, a Asemblea Xeral da ONU aproba por 
unanimidade a Convención para a prevención e a represión do crime de 
xenocidio. Con todo, non se define un medio concreto para defender estes 
dereitos. Acaba gañando o principio de non inxerencia, e con iso o dogma 
da soberanía do Estado. Os Estados arránxanse para facer do dereito de 
Nuremberg unha paréntese xurídica ditada polas circunstancias 
excepcionais da Segunda Guerra Mundial. E todo isto manterase deste 
xeito, aínda que a Convención de 1948 fose ratificada por case cen países, e 
aínda que algúns Estados, a instancia de Francia, introducisen a represión 
do crime de xenocidio nos seus respectivos Códigos penais (1994). 
 No resto dos doce procesos xulgados polos tribunais militares 
interaliados gaña a clemencia. Atácase máis aos axentes subalternos do 
crime có persoal de alto nivel, os executores de primeira liña son máis 
severamente castigados cós asasinos intelectuais, como os responsábeis dos 
trens, os construtores dos campos e crematorios, dos camións “especiais” e 
os subministradores do Zyklon B.  
 Os Aliados elaboraran unha lista de cinco mil criminais para estes 
doce xuízos. O número de acusados redúcese a cento oitenta e cinco a 
partir do mes de agosto de 1946, cando se abre o primeiro xuízo. A guerra 
fría, que ten os seus inicios nestes momentos, resulta ser unha beizón para 
os nazis porque se constitúe nun dos factores principais de clemencia cara a 
eles. Eses cento oitenta e cinco acusados son defendidos por douscentos 
seis avogados, dos cales cento trinta e seis foran membros do partido nazi. 
                                                 
178 Houbo vinte e tres acusados, vinte eran médicos. Houbo sete condenados a morte executados en 1948. 
179 C. Ambroselli, Le Comité d’éthique, PUF, 1990, p.21. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

85



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

Trinta e cinco dos inculpados quedan en liberdade, vinte e cinco son 
condenados a morte e o resto son condenados a penas de cárcere. En 1950, 
os Aliados occidentais deciden reducir a un terzo todas as penas de prisión. 
En xaneiro de 1951, permanecen encarcerados cincuenta acusados, e cando 
se promulga a primeira lei de amnistía en 1955, só hai vinte detidos nos 
cárceres das antigas zonas de ocupación anglosaxonas que participaron na 
destrución do xudaísmo europeo.  
 O 9 de decembro de 1948, a Convención das Nacións Unidas previra 
a creación dun Tribunal Internacional encargado de xulgar os responsábeis 
do xenocidio. Endexamais chegou a ver a luz. 
 Milleiros de responsábeis do xenocidio conseguen agocharse e 
algúns deles abandonan Europa. Son axudados por organizacións secretas 
de antigos nazis, (ODESSA, Organización dos membros das SS), redes 
católicas en Iugoslavia e en Italia, servizos secretos americanos que os 
empregan na loita anticomunista, e máis tarde, por algúns países árabes 
veciños do Estado de Israel. Pero moitos dos antigos nazis nin sequera se 
preocupan por agocharse, atopan a prosperidade na RFA (República 
Federal Alemá) e na Austria da posguerra como apacíbeis empregados ou 
empresarios. Dos trece millóns de Alemáns interrogados polas comisións 
de desnazificación, mantense a acusación contra tres millóns catrocentos 
corenta e cinco mil persoas. A mediados de 1949, só trescentas delas están 
a purgar unha pena de cárcere. Aquí interveñen as leis de prescrición 
(amnistía) de 1955 e de 1965. 
 Os antigos dignitarios prosperan en todos os eidos: Globke, antigo 
ministro de interior do Reich, que fora un dos redactores das Leis de 
Nuremberg de 1935 e o pai da medida que obrigaba a que todos os xudeus 
incorporasen os nomes de Israel ou Sara obrigatoriamente aos que xa 
posuían (1938), convértese despois da guerra en tesoureiro da cidade de 
Aix-la-Chapelle e chega a ser, en 1953, secretario de Estado á beira do 
chanceler Adenauer. A xustiza alemá (RFA) impón unhas penas a imaxe da 
truncada desnazificación. O SS, August Becker, membro do partido, 
especialista do gaseamento no “programa T4” e despois dos camións de 
gas, faise representante de comercio despois de 1945. En 1960, declárano 
incapacitado para soportar calquera tipo de interrogatorio e para sufrir 
calquera tipo de condena dado o seu estado xeral. O SS,  Walter 
Burmeister, un dos responsábeis dos camións de gas, é condenado a trece 
anos de cárcere por complicidade no asasinato de máis de cento cincuenta 
mil persoas. Un dos responsábeis de Chelmno, Kurt Möbius, é condenado a 
oito anos de cárcere por cómplice no asasinato de cen mil persoas. O 
médico SS, Frank Six, que dirixiu un dos catro Einsatzgruppen, foi 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

86



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

condenado a vinte anos de cárcere en 1947, pero sóltano en 1952 e aparece 
como conselleiro de publicidade180. 
 Outros viven como exiliados uns días tranquilos: é o caso de 
Brunner, responsábel das deportacións en Francia e en Grecia, que se 
converte nunha personalidade respectada en Siria. Mentres que o inventor 
dos camións de gas, Rauff, morre arrodeado dos seus en Chile en 1984.  
 Polo que atinxe a xustiza polonesa, hai que dicir que ignora as 
vítimas xudías polonesas. Así, o comandante Trapp, xefe do 101 batallón 
de policía responsábel da morte de oitenta e tres mil181 xudeus en Polonia 
en 1942-1943, é extraditado dende Alemaña a Polonia en outubro de 1947. 
Xúlgano o 6 de xullo de 1948 pero cun único cargo inculpatorio: o 
asasinato de setenta e oito poloneses non xudeus executados en 1943 
durante accións de represalia. Entre 1962 e 1967, a xustiza alemá abre 
xuízo oral contra douscentos dez antigos membros do centésimo primeiro 
batallón de policía. Estamos perante un dos raros xuízos que inculpa a 
axudantes do asasinato masivo, porque a meirande parte das instrucións 
abertas non conduciron a ningún tipo de incriminación. As penas que se 
sinalan non van máis aló de oito anos de arresto e a maior parte deles non 
chegaron a cumprilas ao aproveitárense das liberacións anticipadas por boa 
conduta e/ou por estado de saúde.  
 Adolf Eichmann, o primeiro dos executores da “Solución Final” en 
Europa, somérxese na clandestinidade no momento da desfeita alemá. 
Cítase o seu nome no xuízo de Nuremberg de xaneiro de 1946. Axudado 
pola organización ODESSA pasa a Austria en 1950 e despois a Italia e coa 
axuda dun frade franciscano embárcase cara a Arxentina co nome de 
Ricardo Klement. A súa familia reúnese con el ao pouco tempo e vive 
tranquilamente até que en 1960 o servizo secreto israelí, o Mossad, o 
secuestra e o leva nun avión de ELAL (compañía aérea israelí de bandeira) 
até Israel. Por razóns históricas e políticas, o primeiro ministro de Israel, 
David Ben Gurión, quere que o xuízo ao nazi sexa o “Nuremberg do pobo 
xudeu”. O xuízo ábrese en Xerusalén o 11 de abril de 1961 despois de dez 
meses de instrución. A defensa de Eichmann corre por conta do Estado de 
Israel e concédeselle o visto e prace aos avogados alemáns que escolle. O 
xuízo oral é retransmitido pola radio e seguido polo país enteiro. Eichmann 
declárase non culpábel “no sentido en que o entende a acusación” segundo 
as súas palabras182”. A sentenza lese o 15 de decembro de 1961: pena de 

                                                 
180 Cfr. Pour eux..., op. cit., pp. 252-262. 
181 E da deportación doutros setenta mil cara a un dos tres “campos de exterminio” da operación 
Reinhardt. 
182 H. Arendt, que fixera un seguimento do proceso (do que tirou unha obra rica e controvertida: 
Eichmann à Jérusalem, Rapport sur la banalité du mal) pola súa banda comentaba: “Á medida que 
escoitabamos a súa declaración, reparabamos que a súa incapacidade para expresarse estaba ligada 
estreitamente á súa incapacidade para pensar- para pensar, sobre todo, dende o punto de vista do outro. 
Era imposíbel comunicar con el, non porque mentise, senón porque se arrodeaba de mecanismos de 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

87



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

morte183, que a lei israelí prevía dende a creación do Estado para este tipo 
de crimes. O Tribunal Supremo rexeita o recurso de apelación o 29 de maio 
de 1962, e despois do rexeitamento de indulto, Eichmann é executado o 31 
de maio de 1962.  
 O xuízo axudou a concienciación da especificidade do xenocidio. 
Marca unha etapa importante na construción da memoria colectiva da 
Shoah, da mesma maneira que no plano xudicial, provoque o inicio doutros 
xuízos, concretamente os que se realizan na RFA nos anos sesenta (o xuízo 
de Frankfurt para o campo de Auschwitz e o xuízo de Düsseldorf para o de 
Treblinka, que ambos se celebraron en 1964).  
 
 
IV.- Comprender? 
 

“Para o futuro precisamos, desesperadamente, dunha historia 
verdadeira daquel inferno construído polos nazis. Porque estes feitos 
cambiaron e envelenaron o aire que respiramos, non só porque poboan os 
nosos pesadelos e impregnan o noso pensamento día e noite, senón tamén 
porque se converteron na experiencia fundamental da nosa época e tamén 
na nosa desesperanza fundamental184” (H. Arendt). 
 Aplicámoslles a feitos novos esquemas antigos, reducimos ao 
descoñecido o déjà vu (“unha regresión bárbara”), e ao esquematizalo deste 
xeito, desnaturalizamos a verdade histórica e o seu alcance político. Por 
iso, cómpre que un mesmo movemento abranga o cuestionamento da 
modernidade técnica e burocrática, característico das sociedades de masa, e 
o concernente á parte humana situada nos límites da razón, onde se decidiu 
e se realizou a destrución de todo un pobo. Cómpre integrar na mesma voz 
a realidade da empresa e a súa ausencia de sentido. 

A amplitude do desastre ábrelle o camiño a unha historia de 
emoción, fráxil por natureza e mesmo errónea cando en nome do 
sufrimento soportado rexeita o criminal ao campo da inhumanidade, aínda 
que o crime sexa excepcional, os seus asasinos foron homes correntes e 
modernos. A emoción focaliza os extremos, mentres que soamente a 
normalidade gris se erixe en violencia diaria.  

Resulta unha tarefa difícil escribir una historia en que as testemuñas 
sexan, por definición, superviventes. Ninguén pode contar o horror do 
camión de gas ou da cámara de gas, ninguén escapou a este tipo de morte, 
ao contrario do que ocorreu noutros masacres da historia nos que se 
                                                                                                                                               
defensa eficaces contra as palabras do outro, a presenza do outro e, seguindo ese camiño, contra a propia 
realidade”. (op.cit., Gallimard, p. 61). 
183 Non sen suscitar importantes reservas que o filósofo israelí Gershom Sholem resumía da seguinte 
maneira: ao condenar á morte a un home que supostamente personifica a “Solución Final”, non se corre o 
risco de deixar entender que se fixera xustiza e que se podía pasar páxina definitivamente? 
184 “L’image de l’enfer” (1946), en Auschwitz et Jérusalem, Presses-Pocket, p. 154. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

88



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

salvaron, deixados por mortos nos lugares de suplicio, e volveron máis 
tarde para testemuñar o que foi o seu inferno. A memoria social dos 
superviventes gaña sobre a memoria histórica, aquela dos mortos desta 
morte  imposíbel de describir.  

O coñecemento da Shoah cuestiona as prácticas sociais e os códigos 
que posuímos, rexistra os “espazos criminais185” en que vivimos, isto é, as 
sociedades modernas onde persiste a “desolación” e a “inutilidade” da 
persoa da que falaba Hannah Arendt. Cuestiona os fundamentos políticos 
que xenerou formas de opresión novas, unha cidadanía privada de 
substancia e uns cidadáns que non poden decidir sobre a súa propia vida, e 
todo isto, permanece intacto despois de 1945. Este coñecemento non é un 
saber corrente, transforma a quen o fai seu186 e interroga en cada quen a súa 
parte de humanidade.  

A Shoah marca unha transgresión irreversíbel ao planificar en toda 
Europa unha política de asasinato colectivo, ao situar ao seu servizo os 
medios loxísticos e a arquitectura administrativa dun Estado moderno co 
único fin de conducir as vítimas ao asasino para abatelos en lugares 
especialmente concibidos para este efecto e “tratalos” como se trataría unha 
“praga de bechos”. A Shoah remite ao que Habernas designaba como un 
“atentado á capa fundamental que estabelece a relación entre os homes”: a 
“selección” entre os que poden vivir e os que deben morrer.  

O crime contra a humanidade non é nin o asasinato nin o número de 
vítimas. Da mesma maneira que Auschwitz non é o lugar da morte 
inflixida, senón, o lugar de asasinato de homes que, privados dos seus 
estatutos de persoa humana, foron destruídos da mesma maneira que se 
elimina o “gando, a lama, a merda” (P. Levi). O medio para o masacre, isto 
é, o gaseamento, non é un “detalle técnico”, senón que pola contra, asina o 
crime ontoloxicamente. Ao somerxer á vítima e o verdugo no anonimato da 
cámara de gas, négaselle ao primeiro a súa cualidade de ser humano 
mentres que ao segundo se lle concede a inocencia do criminal.  

A Shoah quebra as categorías tradicionais do entendemento político, 
cuestiona os substratos culturais de Occidente, os da revolución industrial e 
os da Primeira Guerra Mundial, matriz do crime en masa. Cuestiona unha 
civilización, que ben antes de 1933, determina os “umbrais de 
humanidade”. A súa historia actualiza o avance do cuestionamento (a 
evolución ideolóxica do antisemitismo, o nacemento da sociedade de masa 
e do Estado Moderno) e o seu descenso (o habituarse ao rexeitamento nas 
nosas prácticas sociais, e no sentido máis amplo, o rexeitamento da 
identidade humana despois destes crimes). Na realización do xenocidio do 
                                                 
185 C. Ambroselli, prefacio a A. Hautval, Médecine et crime contre l’humanité, Actes Sud, 1991. 
186 “De que vale a obstinación polo saber se garante só a adquisición de coñecementos e non en certa 
maneira a perturbación de quen coñece na medida do posíbel? Hai momentos na vida onde a cuestión de 
saber se se pode pensar doutra maneira e percibir doutra maneira da que se percibe é indispensábel para 
continuar a mirar e reflexionar.” M. Foucault, prefacio a L’usage des plaisirs, Gallimard, 1984. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

89



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

pobo xudeu non só se destaca o arcaísmo dun delirio milenarista, senón que 
tamén se pon de relevo a modernidade do biopoder187. Dálle un lugar 
privilexiado ao Estado que só puido transformar unha patoloxía asasina en 
política xenocida. Non é tanto a natureza máis ou menos “democrática” do 
Estado o importante, senón que a súa esencia estea nunha burocracia que 
teña a orde como primeira preocupación e que á súa vez xestione unha 
poboación e a controle.  

En todos os niveis, dende a preparación até a execución do crime, o 
“programa T4” e a Shoah cuestionan o poder de Estado. Tanto nos casos 
dos médicos nazis como nos dos “policías de orde” nos dos axudantes dos 
Einsatzgruppen, o aparello de Estado cristaliza a forma socialmente 
aceptábel do conformismo, vector do asasinato en masa máis eficaz ca 
calquera outro adoutrinamento ideolóxico. A modernidade que conxuga o 
tratamento en serie, o polo gregario e a administración cotiá, en fin, a 
facilidade de execución do crime cometidos por homes correntes que o 
asasinato en masa promoveu ao rango de elite da poboación.  

Resulta tan difícil dicir o fondo deste abismo como pensar a súa 
realidade, falamos dos homes dos sonderkommandos que queiman día e 
noite milleiros de corpos. O sentido común, que razoa en termos de 
utilidade, queda derrotado por unha empresa totalmente anti-utilitaria. Os 
exterminios non son novos na historia pero, até a Shoah, tiñan todos, 
tamén, unha lóxica utilitaria: as riquezas, a terra ou o territorio nacional 
envexados. Neste caso, non. A forza de refuxiarnos nos clixés (a Shoah 
sería “o inferno na terra”: pero no inferno os demos atormentan sen fin uns 
culpábeis mortos; en Auschwitz, uns asasinos da humanidade banal fanlles 
sufrir un martirio a vivos inocentes), non vemos conforme é debido os 
vencellos pasados que unen os procedementos disciplinarios da idade 
moderna e o terror de masa no noso tempo; non percibimos ben os 
vencellos da nosa organización social á obediencia masificada dos 
criminais e ao tratamento en serie das vítimas.  

A “cuestión xudía” é como o paradigma da historia europea porque 
conta como en filigrana os estreitos límites da modernidade política. Esta é 
a razón pola que lonxe de se edulcorar ou de se disolver, aínda aparece con 
maior centralidade na nosa historia.  

A dimensión universal do crime non impide afirmar a especificidade 
xudía do desastre. O pobo xudeu herda unha memoria destrutiva e asemade 
fundadora dunha historia de desolación á que non lle segue ningunha 
redención (a creación do Estado de Israel fíxose malia a Shoah). Ten que 
vivir coa lembranza dunha condena a morte colectiva pronunciada en 
contra súa por un Estado Moderno. O propio procedemento de aniquilación 
                                                 
187 “Se o xenocidio é un soño dos poderes modernos, non se debe á volta atrás na actualidade do vello 
dereito de matar; a razón é que o poder se sitúa e se exerce ao nivel da vida, da especie, da raza e dos 
fenómenos de poboación de masa” (M. Foucault, La volonté de savoir, Gallimard, 1976, p. 180). 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

90



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

negou, a través del, a noción de persoa humana. Auschwitz-Birkenau non 
foi só o epicentro do asasinato en masa, tamén constituíu un proceso de 
fabricación de cadáveres. A destrución do substrato humano que fai un 
humano sexa humano, esa desolación absoluta, afecta a partir de agora a 
cada ser humano na súa humanidade.  

Sen embargo, a tendencia é a do esquecemento porque o 
rexeitamento do crime atinxe a súa propia dimensión ontolóxica. A Shoah é 
unha parte do insoportábel no cerne de Europa, enxendra culpabilidade 
recorrente, resistencia e vontade reiterada de “pasar páxina”. Pero os 
crimes xulgados en Nuremberg non clausuran unha época senón que a 
abren. Pola propia natureza do acontecemento do que dá conta, a súa 
ensinanza debe continuar como palabra aberta que sacode os discursos de 
conveniencia e reclama permanentemente a insubordinación da mente.  

 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

91



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

 
 
 
 
 
 

CONCLUSIÓN 
 
 

“ Morreron como gando, como obxectos que non tiñan nin corpo nin alma,  
nin sequera un rostro sobre o que a morte puidese estampar o seu selo.  

Nesta igualdade monstruosa, sen fraternidade nin humanidade,  
– unha igualdade que gatos e cans poderían compartir –  

vese a imaxe do inferno como se ela se reflectise nel.  
  Hannah Arendt (1946)188 

 

 A xeografía e a historia de Europa están atravesadas polo espectro 
desta matanza masiva. Non hai lugar que non lembre a persecución 
afastada ou próxima, ningunha evocación xeográfica inocente, en todos os 
lugares as paisaxes e a toponimia remiten á prisión, á deportación e ás 
matanzas. O crime en masa contra a alteridade xudía é como os segredos de 
familia que perseguen aos seus contemporáneos. Os xudeus de Europa 
sufriron todo aquilo que un home pode temer en medio dun abandono case 
xeral para ir acabar por morrer na máis ignominiosa das mortes. 
 Esta catástrofe non cesa de cuestionar e trastornar a identidade xudía 
moderna, e non só iso, porque o xenocidio revela e presenta a sociedade en 
masa en si mesma. Provoca que se vexa a coexistencia da modernidade 
técnica e burocrática e un arcaísmo político e mental. Non só cuestiona a 
historia alemá e o antisemitismo europeo que ofrece o molde práctico e o 
cadro mental da persecución, senón que cuestiona sobre todo o poder 
moderno no sentido da súa xestión dos homes e da vida fundada sobre unha 
concepción bioloxizante da existencia. O nazismo xenocida non depende 
unicamente do espírito de destrución que podemos ver actuando ao longo 
de toda a historia humana, ilustra a precariedade do estatuto do cidadán 
nunha sociedade masificada sumisa a un Estado totalitario.  
 Despois de cincuenta anos de historia e ao revés de tantos outros 
feitos, a Shoah foi adquirindo maior importancia. Durante moito tempo foi 
considerado un epifenónemo da guerra, sen embargo, hoxe aparece como 
un acontecemento central. A reflexión sobre esta catástrofe, como a levada 
a cabo sobre a do crime contra a humanidade, pasa por unha política de 
conmemoracións, que cada vez máis a miúdo, organizan os Estados. Pero 
para que serve conmemorar se non se coloca en primeiro plano a cuestión 

                                                 
188 “L’image de l’enfer” (setembro de 1946), en Auschwitz et Jérusalem, Presses-Pocket, 1993, p. 152. 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

92



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

dos dereitos do cidadán e dos dereitos da persoa humana fronte á práctica 
tentacular do Estado? Se a memoria institucionalizada deixa na sombra a 
cuestión clave das responsabilidades do aparello de Estado, esta arríscase a 
ser memoria ritualizada, non sobre a desgraza en si mesma, senón sobre 
aquilo que a fixo posíbel. 
 A Shoah achégalle ao mundo unha “nova sinistra”189 e o seu eco non 
dá acabado de removernos o siso: a vítima non pertence á especie humana. 
A existencia política contemporánea pasa por un traballo de rememoración 
sobre unha civilización atacada polos alicerces. Implica asimesmo, un 
traballo de reflexión sobre o asasinato colectivo e a desolación na que a 
sociedade de masas, como a nosa, nos deixou ameazado a cada un de nós, 
no seu estatuto de persoa humana.  

     

                                                 
189 Primo Levi 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

93



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

Bibliografía 
 
L’Allemagne nazie et le génocide juif, Actas do Coloquio organizado pola EHSS en 

1982, París, Gallimard, Le Seuil, 1985. 
Ambroselli C., L’étique médicale, París, PUF, COL. Que sais-je? 1988. 
Arendt H., Auschwitz et Jérusalem, París, Presses-Pocket, 1993. 
———Les origines du totalitarisme, París, Points-Seuil, 1972 e 1984 (1ª edición 

americana, 1951). 
———Eichmann à Jérusalem. Rapport sur la banalité du mal, París, Gallimard, col. 

“Folio-Histoire”, 1991 (1ª edición americana, 1966). 
Bédarida F. (dir.), La politique nazie d’extermination, París, Albin Michel, 1989. 
Billing J., L’hitlérisme et le système concentrationnaire, París, PUF, 1967. 
Borwicz M., L’insurrection du ghetto de Varsovie, París, Juilliard, col. Archives, 1966. 
Bracher K.-D., Hitler et la dictature allemande. Naissance, structures et conséquences 

du national-socialisme, París, Complexe, 1995 (1ª edición alemá, 1969). 
Browning Ch., Des hommes ordinaires. Le 101 bataillon de réserve de la police 

allemande et la <<Solution finale>> en Pologne, París, Les Belles Letttres, 1994 
(1ª edición americana, 1992).  

Dressen W., Klee E., Riess V., Pour eux <<c’était le bon temps>>. La vie ordinaire des 
bourreaux nazis, París, Plon, 1990 (1ª edición alemá, 1988). 

Gilbert M., Atlas de la shoah, Editions de l’Aube, 1992 (1ª edición inglesa, 1982). 
Hilberg R., La destruction des Juifs d’Europe, París, Seuil, Folio-Histoire, 1991 (última 

edición americana, 1985). 
Hilberg R., Exécuteurs, victimes, témoins. La catastrophe juive 1933-1945, París, 

Gallimard, col. <<NRF-Essais>>, 1994 (1ª edición americana, 1992). 
Kogon E., l’État SS, París, Points. Histoire-Seuil, 1993 (1ª edición alemá, 1946).  
Kogon E., Langbein H., Rückerl A., Les chambres à gaz, secret d’État, París, Editions 

du Seuil, 1987 (1ª edición alemá, 1983). 
Langbein H., Hommes et femmes à Auschwitz, París, Fayard, 1975. 
Lanzmann C., Shoah,1985. (Filme).  
Laqueur W., Le terrifiant secret, París, Gallimard, 1981 (1ª edición inglesa, 1980). 
Levi P., Si c’est un homme, París, Presses-Pocket 1988 (1ª edición italiana, 1947). 
Levi P., Les naufragés et les rescapés. Quarante ans  après Auscwitz, París, Gallimard, 

1989 (1ª edición italiana, 1986). 
Marrus M., L’holocauste dans l’histoire, París, Champs Flammarion, 1994 (1ª edición 

canadense, 1987). 
Marrus M., Paxton R.O., Vichy et les Juifs, París, Calmann-Lévy, 1981.  
Le livre noir, Textos e testemuños recollidos por Iiya Ehrenbourg e Vassili Grossman, 

Solin-Actes Sud, 1995.  
Le Monde juif, revista do CDJC: Il y a cinquante ans, l’insurrection du ghetto de 

Varsovie, nº 147-148, abril 1993. [CDJC: Centro de documentación xudía 
contemporánea].  

Poliakov L., Auschwitz, París, Gallimard-Juillard, col. <<Archives>>, 1964. 
——— Bréviaire de la haine, París, Presses-Pocket, 1994 (1ª edición, 1951) 
Ringelblum E., Chronique du ghetto de Varsovie, París, Petite Bibliothèque Payot, 1995 

(versión francesa de Léon Poliakov, 1ª edición americana, 1958). 
Segev T., Le septième million. Les Israéliens et le génocide, París, Liana Levi, 1993 (1 

edición israelí, 1991).  
Sereny G., Au fond des ténèbres. De l’euthanasie à l’assasinat de masse: un examen de 

conscience, París, Denoël, 1975 (1ª edición inglesa, 1974). 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

94



Historia da Shoah, Georges Bensoussan - http://www.bivir.com 
 

Ternon Y., L’État criminel. Les génocides au XX siècle, París, Seuil, 1995.  
Wieviorka A., Déportation et génocide. Entre la mémoire et l’oubli, París, Plon, 1992. 
Wyman D., L’abandon des Juifs. Les Américains et la <<Solution finale>>, París, 

Flammarion 1987 (1ª edición americana, 1984). 
 
 

© desta edición electrónica, Asociación de Tradutores Galegos, 2005 
 

95


