
La Cultura 

La vida cultural del ghetto adoptó variedad de formas. En las Comisiones de 
Mantenimiento hubo constantemente reuniones y actividades. El toque de 
queda obligaba a los habitantes a permanecer en sus casas y es en ella~ 

donde organizaban sus actividades culturales. En el ghetto funcionaror 
bibliotecas secretas, en las que se guardaban libros prohibidos por los nazis 
Batya Berman, esposa de Abraham Adolf Berman, creó y dirigió una bibliotecé 
clandestina para los niños del ghetto. Otras bibliotecas fueron creadas poi 
iniciativa de los movimientos juveniles. Se realizaron conciertos con um 
orquesta sinfó!'1ica que obtuvo permiso de las autoridades. Esta orquesta, é 
pesar de que carecía de algunos de los instrumentos necesarios, tocabc 
música de Bach, Beethoven, Schubert, Brahms, Handel, Vivaldi y otros. E 

57 Milgram, Avraham; Sagui, Carmit & Imbar, Sahulamit. 1994. La vida cotidiana en el ghetto de 
Varsovia. 1941. Cuaderno didáctico para el alumno. Departamento de Educación-Central 
Pedagógica.



comisario alemán del ghetto advirtió a la dirección de la orquesta que les 
estaba prohibido ejecutar obras de compositores alemanes no judíos. Tuvo 
gran popularidad, una cantante joven, Marysia Eisenstadt, apodada "ruiseñor 
del ghetto". También se dieron recitales de canto sagrado, en los que participó 
el famoso cantor Gershon Sirota. 

Poetas y escritores renombrados escribieron en el ghetto. Parte de sus 
creaciones se conservaron en el archivo Ringelblum. Entre los escritores 
cuyas obras tocaban el tema de la vida de los judíos en el ghetto, se cuentan: 
lkzhak Katzenelson, Peretz Opoczinski, Yeohshua Peri, Kalman Lis, Hillel 
Zeitlin e Israel Stern. Ringelblum cuenta "Stern ha escrito mucho. Es un 
hombre quieto, que no sabía cómo conseguir víveres para subsistir. 
Simplemente andaba, silencioso como una paloma y hambriento de pan". 
Entre los que escribían en polaco, cabe destacar a Henryka Lazowert y 
Wladyslaw Szlengel. Este último compuso una serie de poemas, 
poderosamente expresivos, sobre las deportaciones y la resistencia. 

Dos organizaciones culturales se fundaron clandestinamente, divididas según 
la lengua que practicaban. La organización que realizó una gran actividad en 
yiddish se llamó YIKOR ( Organización de Cultura Yiddish). Entre sus 
fundadores y líderes se cuentan el joven sociólogo Menachem Linder, 
Emmanuel Ringelblum, Sonia Nowogrodtsky del Bund y Shakhne Zagan, del 
ala izquierda del partido Poalei Zion. Los miembros de YIKOR realizaban 
noches de lectura de escritores en yiddish, con la participación de lectores y 
recitadores. También había encuentros del círculo de escritores y artistas. Las 
reuniones de lectura se realizaban en las casas, y los invitados se quedaban a 
dormir, en razón del toque de queda. 

Se conmemoraban aniversarios de escritores en yiddish y Ringelblum anota 
en 1941 que hubo noventa encuentros dedicados a la obra de Mendele 
Mokher Sfoirim. Junto con YIKOR existía una organización de cultivadores del 
idioma hebreo, Tekumah (Resurreción). Entre sus fundadores se hallaba 
ltzhak Katzenelson y Menachem Kirszenbaum, miembro de los Sionistas 
Generales. Naturalmente, las actividades de YIKOR tuvieron mayor 
repercusión, dado que la mayoría de la población hablaba yiddish. No 
obstante, Tekumah logró formar un grupo de simpatizantes del hebreo que 
trabajó con gran empeño. 

La empresa cultural clandestina más original e importante por su significación 
futura, estuvo constituida por Oneg Shabat o Archivo Ringelblum. La formaban 
un grupo reducido de gente, con sentido histórico, con Emmanuel Ringelblum 
a la cabeza. Ellos se pusieron como objetivo recoger documentos y 
testimonios del ghetto en la época de la ocupación. Comprendían que se 
estaba viviendo un momento sin precedentes desde el punto de vista histórico 
y que había que preocuparse por las generaciones futuras. Ringelblum anota 
que las actividades del grupo comienzan en octubre de 1939 y continúan 
durante tres años y medio. Ringelblum señala que el hecho de ser el director 

58 



de asistencia social, le permitió el contacto con gente que provenía de las 
ciudades de campaña, y registrar testimonios de lo que había ocurrido 
recientemente en distintos lugares del país. El extraño nombre de Oneg 
Shabat se originó del hecho de que se reunían los sábados. Con el paso del 
tiempo, las actividades se extendieron más allá de la colecta de testimonios. 
Dentro del marco de la organización se iniciaron proyectos independientes 
que incluían estudios sobre temas especiales que reflejaban los sucesos de la 
guerra. Se alentaba a escribir sobre la sociedad y la realidad del ghetto y se 
publicó un boletín que informaba sobre la situación reinante y se preparaban 
informes generales destinados a enviarse al extranjero. 

En todos los ámbitos de su interés, Oneg Shabat alcanzó importantes logros. 
En determinado momento se llegó a pensar de que era pertinente extraer 
conclusiones generales y se lanzaron entonces a una labor abarcadora, 
codificada con el nombre de "Dos años y medio", es decir, una obra que iba a 
comprender todos los aspectos de la vida judía de Polonia durante los dos 
años y medio de la guerra. Este programa no se cumplió, porque le precedió la 
deportación masiva de los judíos de Varsovia. El archivo Oneg Shabat no sólo 
guardó sus propios trabajos, sino que pidió a instituciones y autores que le 
entregaran sus escritos. Ringelblum cuenta que todavía pide la ayuda de 
aquellos que escriben diarios personales. Al parecer, a la gente le costó 
mucho desprenderse de sus memorias, dado que hay muy escasos diarios 
personales en el archivo. Por el contrario los partidos y los movimientos 
juveniles parecen haber contestado afirmativamente, ya que entregaron 
muchas de sus publicaciones e informes internos importantes. 

En las vísperas de las deportaciones y durante ellas, Oneg Shabat siguió 
coleccionando materiales. Gran parte del archivo se ocultó en cajas de metal y 
recipientes de leche. Por milagro se descubrieron, después de la guerra, dos 
partes del archivo, mientras que la tercera parte, que contenía documentos 
sobre las organizaciones de resistencia judía y sus acciones, no se encontró. 

El archivo Ringelblum, constituido por miles de páginas de testimonios y 
estudios, es hoy la fuente principal de conocimiento de la vida judía de la 
época de la ocupación, y las publicaciones clandestinas descubiertas, casi 
todas incluidas en el archivo, permite reconstruir en gran medida el desarrollo 
del movimiento de resistencia y cuáles habían sido sus actividades hasta la 
etapa de la resistencia armada. 

Los diarios personales fueron abundantes y los escribieron profesionales y 
gente sin específicas inclinaciones literarias, que sintieron la necesidad de 
volcar sus vivencias de esa época de soledad e infortunios. 

Parte de los materiales llegaron a nosotros, conservados de diversa y extraña 
manera. Se salvaguardaron los diarios de Adam Czerniakow, Jefe del 
Judenrate en el ghetto, el de Jaim Aharon Kaplan, que hemos citado 
frecuentemente, el de Abraham Levin (este y Kaplan fueron maestros en la 

59 



preguerra), el de ltzhak Katzenelson, escrito en un campo de detenidos en 
Francia y el de Mary Berg, una muchacha que vivió en Varsovia, en la época 
del ghetto. Los diarios restantes se perdieron y se sabe de la existencia de 
algunos de ellos por referencias indirectas. Entre los diarios importantes que 
desaparecieron se cuentan el de Samuel Winter (pleno de detalles) y el de 
Josef Kaplan , uno de los líderes de los movimientos juveniles del ghetto de 
Varsovia. 




