
   

Ciencia Ergo Sum

ISSN: 1405-0269

ciencia.ergosum@yahoo.com.mx

Universidad Autónoma del Estado de México

México

Márquez Mendoza, Octavio; Veytia López, Marcela; Guadarrama Guadarrama, Rosalinda; Ruiz Peña,

Sergio; González Fabián, Elba Margarita

La pena de muerte desde la bioética y los derechos humanos

Ciencia Ergo Sum, vol. 22, núm. 1, marzo-junio, 2015, pp. 75-81

Universidad Autónoma del Estado de México

Toluca, México

Disponible en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=10434128009

   Cómo citar el artículo

   Número completo

   Más información del artículo

   Página de la revista en redalyc.org

Sistema de Información Científica

Red de Revistas Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portugal

Proyecto académico sin fines de lucro, desarrollado bajo la iniciativa de acceso abierto

http://www.redalyc.org/revista.oa?id=104
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=10434128009
http://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=10434128009
http://www.redalyc.org/fasciculo.oa?id=104&numero=34128
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=10434128009
http://www.redalyc.org/revista.oa?id=104
http://www.redalyc.org


75CIENCIA ergo-sum, ISSN 1405-0269, Vol. 22-1, marzo-junio 2015. Universidad Autónoma del Estado de México, Toluca, México. Pp. 75-81.

1. El quehacer de la bioética

La bioética es una interdisciplina derivada, en gran medida, 
del progreso de la medicina en el último cuarto de los noventa 
que, a su vez, se sostiene del avance tecnológico. Conside-
rando que las nuevas tecnologías permiten en la práctica 
médica la manipulación tanto de la calidad y el tiempo de vida, 
así como del modo de llegar a la muerte, cabe preguntarse 
si sus usos y alcances se inscriben dentro de un marco ético. 
Es por eso que se contempla de manera clara la necesidad de 
abordar las implicaciones éticas que dichos cambios exigen. 
En especial, existe un interés por el ser humano en función de 
su dignidad como persona, de manera que no exista conflicto 
entre la preocupación por la vida, el bienestar del hombre y 
el uso de procedimientos para ello. 

La mirada de la bioética siempre debe estar puesta al 
servicio del individuo como ser comunitario, es decir, debe 
comprender a la humanidad en sí, lo cual justifica que sea 
incluyente y tolerante, respetuosa de la pluralidad. Por tanto, 
no es ni normativa ni impositiva; su propósito es ofrecer una 
mirada que abarque los diferentes aspectos a considerar en 
los problemas que ella aborda, de modo que pueda dirigir el 
obrar humano. 

Asimismo, la ética relacionada con las ciencias médicas y 
naturales pondera la autonomía de la persona, ya que enfa-
tiza que nadie puede decidir sobre su vida o salud, esto es, la 
bioética propugna la noción de dignidad y libertad humanas, 
que no son patrimonio de credos o de ideologías. 

Así pues, se determina que la bioética trata del estudio 
de la conducta humana en el ámbito de las ciencias de la 

Recepción: 15 de enero de 2014
Aceptación: 8 de abril de 2014

*Universidad Autónoma del Estado de México, México.
Correos electrónicos: octavio-mar@hotmail.com; 
mveytial@uaemex.mx; rooygma@hotmail.com.mx; 
despachojuridicoruiz@hotmail.com y elmagofa@gmail.com
Se agradecen los comentarios de los árbitros de la revista.

La pena de muerte desde la bioética 
y los derechos humanos
Octavio Márquez Mendoza*, Marcela Veytia López*, Rosalinda Guadarrama Guadarrama*, 
Sergio Ruiz Peña* y Elba Margarita González Fabián*

Resumen. Se ofrece una reflexión de la pena de muerte, que parte de premisas esen-
ciales desde la bioética y los derechos humanos. Se plantean algunas generalidades de 
esta disciplina, dado que orientan a un cuestionamiento respecto al aporte de la ciencia 
y la tecnología para llevar a cabo “ejecuciones más humanas”. Enseguida se recurre a 
los conceptos de vida, persona y dignidad para enmarcar el argumento en los derechos 
humanos. Se retoman algunas sentencias de documentos internacionales apelando a un 
desarrollo del hombre desde la ética: la práctica de la pena máxima, por el contrario, lo 
retiene. Así pues, se anticipa que lo humano nunca se hallará en la aniquilación de su 
propio género. 
Palabras clave: ciencia, tecnología, pena de muerte, bioética, derechos humanos.

Death Penalty from Bioethics and Human Rights
Abstract. The purpose of  this paper is to provide a reflection of  the death penalty, 
based on human rights and essential premises of  Bioethics. For that, it’s necessary to start 
with some basics of  this discipline, because they motivate to query about the contribution 
of  science and technology directed to “more humane executions”. Then the concepts of  
life, human being and dignity are used to emphasize the argument on human rights. At 
the end of  the paper some principles of  International Documents appealing to a devel-
opment of  the man from ethics overview have been discussed. Thus, it is anticipated that 
everything human has never been found in the annihilation of  its own gender.
Key words: science, technology, death penalty, bioethics, human rights.



76 Márquez Mendoza, O. et al.    La pena de muerte desde la bioética y los derechos humanos

Espacio del Divulgador

vida y de aquellas encargadas del cuidado de la salud bajo la 
luz de los valores y principios morales. De aquí su carácter 
interdisciplinario, pues generalmente comprende cuestiones 
relativas a las ciencias médicas y biológicas, mas no pueden 
ignorarse los asuntos sociales, económicos, políticos y, por 
supuesto, éticos, de manera que cualquier norma, progreso o 
idea que surja de una de ellas cambia por completo la visión 
de las otras: un mismo asunto implica tantas disciplinas como 
posturas al respecto.

La intervención de la ética en los asuntos de ciencia y 
tecnología se considera necesaria, pues sus logros y alcances 
resultan tan significativos que, al mismo tiempo que surgen, 
cambian los modos de vivir en las sociedades. 

Los logros alcanzados por la inteligencia y la capacidad 
de invención del hombre son muestra de su desarrollo y 
evolución. Empero, cabe cuestionar si dentro de todo ese 
imperio de la ciencia y la tecnología, existe un sentido pleno 
de lo humano.

2. Una muerte más humana

Es innegable que los adelantos tecno-científicos surjan en 
provecho del hombre, y éste ciertamente se ha beneficiado 
de ellos, pero también es indiscutible que con fines de lucro, 
poder y dominio exista una tendencia destructiva en el seno 
de lo humano. León Olivé (2012), por ejemplo, menciona 
que tener control sobre cosas concretas y hechos naturales 
o sociales para transformarlos es un aspecto esencial de la 
tecnología. 

Para precisar: la pena máxima es un ejemplo de cómo el 
hombre pretende poseer el control y dominio de la vida y 
la muerte. La guillotina, la horca y el garrote fueron, en su 
momento, inventos y métodos que en Francia, Inglaterra 
y España, respectivamente, se adoptaron para acelerar la 
muerte y anular, en la medida de lo posible, el dolor físico. 
La guillotina fue creada por el médico Antoine Louis, aunque 
el proyecto fue representado por Joseph Ignace Guillotin, 
médico y diputado francés. Posteriormente, quienes apro-
baron perfeccionamientos en el artefacto fueron académicos 
médicos.

La ejecución en la cámara de gas –inspirada en el uso de 
gases en la Primera Guerra Mundial y empleada por primera 
vez en 1924 en Nevada– es una práctica que también requiere 
vigilancia médica: un especialista declara la muerte de los 
procesados. Estos se internan en una habitación para aspirar 
una sustancia que impide la respiración fluida y detiene los 
latidos del corazón. La duración mínima de la ejecución es de 
40 segundos, pero ha habido casos en los que se ha alargado 
hasta 15 minutos.

Lo mismo sucedió con la implementación de la silla eléctrica 
en el siglo xix. En un principio se recurrió a este sistema 
dado que la ejecución en la horca eventualmente resultaba 
accidentada, aunque las irregularidades no cesaron del todo. 
Basta mencionar los siguientes casos para ilustrar lo anterior: 
Willie Francis en 1946 sobrevivió a una doble descarga de 
2 500 voltios, de modo que su ejecución se postergó y al 
año siguiente del incidente finalmente cumplió su sentencia; 
William Kemler soportó tres veces una descarga de 1 
700 voltios antes de fenecer, de manera que “después de 
convertirse a principios de siglo en el método de ejecución 
más utilizado en los Estados Unidos, empezó a ser abando-
nada, sustituida en algunos estados por la cámara de gas y, 
a mediados de los ochenta, por la inyección letal” (Amnistía 
Internacional, 2006)

La electrocución provoca paros cardiacos y respiratorios, 
quema órganos vitales, produce reacciones extremas y en 
ocasiones sangrado excesivo. Este método se pensó para 
llevar al condenado a una muerte rápida, de modo que no 
representara un suplicio, pues esa no es la condena. Se añade 
que las ejecuciones son supervisadas por médicos, ya que son 
ellos quienes ordenan el curso de las descargas conforme al 
estado que observan en los penantes, además de corroborar 
la muerte.

La inyección letal surgió como método capaz de anular el 
dolor de los condenados y, sobre todo, con la finalidad de 
causar una muerte más humana. La aplicación suministra una 
o tres sustancias –sólo en Texas– para provocar al instante 
la pérdida de conciencia, luego impedir la respiración y por 
último inducir un infarto.

Este tipo de ejecuciones también exigen la presencia de un 
médico tanto para verificar la sustancia que se va a introducir 
como para supervisar el estado de las venas del condenado, 
pues si las dosis no se aplican de manera adecuada puede 
retardar el momento de la muerte y agregaría tormento. No 
obstante, no siempre cumple con el propósito de llevar a 
una muerte menos dolorosa; si los reos han abusado de estu-
pefacientes pueden tener venas cicatrizadas, ante lo cual el 
procedimiento se complica y provoca dolores o sufrimientos 
innecesarios.

Lo anterior muestra que en la práctica los nuevos instru-
mentos, artefactos o tecnologías no siempre resultan efec-
tivos a su fin ni a su funcionamiento. Esto resulta contrario 
a la búsqueda de algo más humano, dado que de manera 
legal se ha causado un sufrimiento y dolor prolongados 
revistiendo las ejecuciones de un matiz de tortura, aun 
cuando, en el caso de Estados Unidos, la viii Enmienda a 
la Constitución estipula que no deberán imponerse castigos 
crueles e inusuales. 



77CIENCIA ergo-sum, Vol. 22-1, marzo-junio 2015.

Espacio del Divulgador

La pena de muerte ha implementado métodos más sofis-
ticados apoyados en logros tecno-científicos, empero, la 
condena capital nunca será algo humano puesto que se trata 
de un homicidio justificado y es la ocasión para que investi-
gadores científicos y médicos manipulen la vida y la muerte 
de individuos considerados un mal para la sociedad.

La pena máxima provoca dolor físico, psicológico y 
emocional, más aún cuando el castigo se posterga por horas 
o hasta por años. Se recuerda el caso de Iwao Hakamada 
quien fue sentenciado en Japón en 1968 y, tras 43 años de 
permanecer en el corredor de la muerte, fue liberado debido 
a la descalificación de 176 pruebas que lo condenaban a su 
ejecución. Ahora bien, al lado del sufrimiento del condenado 
se encuentra el de la familia, la cual se enfrenta ante la deter-
minación del día y la hora de la muerte del acusado. Esto 
evoca las palabras de Juárez Cirino dos Santos: 

La pena de muerte es la última modalidad de pena cruel, inhu-
mana y degradante de la historia del derecho penal; es cruel por 
el sufrimiento físico y psíquico del condenado, de su familia y 
de sus amigos; es inhumana por la ruptura de los sentimientos 
de piedad y solidaridad entre los hombres; es degradante por el 
envilecimiento moral y social de quienes la aplican y la ejecutan 
(Dos Santos, 1991, citado en De Alvarenga y Duek Marques, 
2010: 444-445).

Es una afrenta para la dignidad humana. El sufrimiento 
tanto del condenado como el de su familia comienza en el 
momento de la sentencia que, cabría agregar, en la mayoría de 
los casos involucra una violencia constante y malos tratos en 
el corredor de la muerte. La espera en éste implica, incluso, 
una degradación del valor humano, pues se observa que se 
les trata como cosas. El hecho de estar condenado conlleva al 
supuesto de que la vida del preso pierde su valor, de manera 
que se olvidan sus derechos esenciales.

A la pena máxima y la tortura, que circunstancialmente 
implica el método utilizado en la ejecución, se agrega el matiz 
de espectáculo que las recubre; pues, aunque en la antigüedad 
se estilaba exhibir al malhechor en ese momento –como 
medida de disuasión–, con el paso del tiempo se buscó 
disminuirlo, y así, en la actualidad, cuenta con la presencia de 
testigos oficiales, pero no deja de ser un espectáculo: Irán es 
uno de los países que más ejecuciones públicas lleva a cabo. 
Tan sólo en 2011, alcanzó la cifra de 30. Ahora bien, Japón 
se halla en el otro extremo:

La notificación de la ejecución a muerte japonesa no se suele 
manifestar a los penados con mucha antelación, llegando in-
cluso a comunicárseles horas antes. A lo sumo se les da tiempo 

suficiente para limpiar sus celdas, escribir una última carta y 
recibir la extremaunción. Lo mismo ocurre con los familia-
res del condenado y de la víctima, ya que a los familiares del 
condenado se les comunica  después de llevarla a cabo y se les 
dan veinticuatro horas para recoger el cadáver […]. Igual trato 
reciben los funcionarios integrantes del equipo de ejecución 
(Bernal López, 2009). 

Este extremo sigue violentando al preso, a la familia, y a las 
normas internacionales. No se exige que las ejecuciones sean 
públicas, no pueden efectuarse bajo el aspecto exhibicio-
nista, pero tampoco llevarse a cabo sin previo aviso, pues si 
es un castigo legal, no puede ocultarse aparentando lo ilegal.

3. La vida, la persona y su dignidad

Ante las divergencias que hay entre el valor de la vida y la 
muerte –Oriente y Occidente tienen una concepción diversa 
al respecto– se insta la intervención de organismos interna-
cionales, así como del marco jurídico para regular acciones y 
conflictos específicos, es decir, se espera que las normas que 
emanan sean un recurso conciliador ante tales diferencias.

Mas legalizar ciertas acciones ampara de igual modo aquello 
que no siempre se efectúa dentro del marco de la ética, y para 
resolver un conflicto o dilema moral se despoja a la persona 
de su valor como persona, en otras palabras, no se reconoce 
sino por acuerdo en tanto los involucrados quieran o puedan 
otorgárselo –la dignidad de la persona se somete a estipu-
laciones que se imponen jurídicamente–. La jurisprudencia 
determina el motivo por el cual una persona no merece la 
pena vivir y pertenecer a la sociedad, así como el momento en 
que dejará de hacerlo. En este sentido se puede hablar de una 
judicialización de la vida, la muerte, la libertad y la dignidad 
humana, esto es, los conceptos mencionados quedan sujetos 
a normas o leyes jurídicas.

La pena de muerte es una consecuencia jurídica de un delito 
o acto ilícito cometido contra la sociedad. En tanto castigo, 
su fin es imponer orden dentro de la sociedad; es, también, 
una medida de disuasión y pese a ello intenta legitimar un 
acto pretendidamente justo en aras de la paz social ante un 
sistema de justicia perfectible, incapaz de mantenerla por sus 
propias normas. Por ejemplo, se subrayan tres funciones que 
justifican la aplicación de la pena, a saber: la venganza (ley 
del talión), la supresión de quien es causante de agravantes 
en la sociedad y la disuasión.

Desde este punto de vista, la pena de muerte se establece 
como un homicidio consentido por la ley con todas las 
agravantes: es un acto doloso, alevoso y ventajoso, se trata 
de violencia legalizada, aunque se puede cuestionar si esta 



78 Márquez Mendoza, O. et al.    La pena de muerte desde la bioética y los derechos humanos

Espacio del Divulgador

permisión entra en un marco ético, a quién le está autori-
zado ejercerla y en qué momento se convierte en un deber. 
Amnistía Internacional (2009: 6) señala: “la pena capital es 
la negación más extrema de los derechos humanos: consiste 
en el homicidio premeditado a sangre fría de un ser humano 
a manos del Estado y en nombre de la justicia. Viola el 
derecho a la vida, proclamado en la Declaración Universal 
de Derechos Humanos. Es el castigo más cruel, inhumano 
y degradante”. 

Se asegura que no es posible tolerar la aplicación de la 
pena de muerte, dado que no se respalda el homicidio en la 
justicia, no importando el método empleado, lo contrario 
implica el predominio de la ley del talión, la cual supone 
cierta equivalencia entre el perjuicio sufrido y el castigo 
ante éste. 

Ahora bien, frente al concepto de vida, en sentido bioló-
gico, se encuentra el de persona, que hace referencia al modo 
en que cada individuo del género humano participa de la 
vida en sociedad; distingue lo auténtico de cada uno. La idea 
de persona se relaciona intrínsecamente con el valor del ser 
humano, a saber, su dignidad. Ésta, a su tiempo refiere la 
integridad del individuo, destaca la finalidad que representa 
en sí mismo y expresa la concomitancia con el respeto de su 
voluntad y decisión, su libertad.

Al respecto, el artículo 3 de la Declaración Universal de 
los Derechos Humanos expresa la defensa de la vida de todo 
individuo. En este contexto si se afirma que la vida es un 
derecho y no una obligación, entonces tampoco se puede 
tomar la muerte como una imposición o deber (salvo en las 
culturas en las que la dignidad se superpone a la vida en sí y 
no se conciben tanto los derechos como los deberes, aunque 
queda el argumento de la autonomía).

La persona es más que una noción; ella se halla inmersa en el 
medio social, por lo cual –siguiendo un principio kantiano– en 
las relaciones interpersonales los individuos deben conside-
rarse antes un fin y no sólo un medio. La persona no es un 
instrumento, recurso u objeto por el cual se logren objetivos 
que se opongan al reconocimiento de su dignidad. Negar 
esta dignidad supone situar al individuo por debajo de lo 
que significa ser persona, pues es la expresión de la vida del 
hombre –ser humano– y no solo es una cualidad de éste.

La pena de muerte es la pena máxima. Bajo esta proposi-
ción se concluye que si lo máximo está permitido, entonces 
también lo menos: torturar, señalar y evidenciar al senten-
ciado, degradarlo, excluirlo, transgredir sus derechos y violen-
tarlo. La pena de muerte desacredita a la persona eludiendo 
derechos y valores esenciales en ella. 

Contrario a lo anterior se propone que, si el reconocimiento 
de la dignidad humana es la exigencia mínima para construir 

un ambiente de iguales, se puede retomar la regla de oro, la 
cual dicta no actuar con los otros de la manera en que no se 
quiera para sí, lo que en sentido positivo compromete a actuar 
como se quiere que actúen con uno mismo.

La regla de oro es una expresión de la doctrina cristiana 
fundada en el amor al prójimo –el próximo o más cercano– 
que de igual modo abarca tanto a los amigos como a los 
enemigos, esto es, a aquel que causa un agravio. El precepto, 
además, posibilita a corresponder un mal con algo conve-
niente, ya que exige contrarrestar el perjuicio con un bien 
para el agresor. No sugiere una actitud pasiva, sino activa. 
No obstante, al sentido común le será difícil comprender la 
proposición y más aún llevarla a la práctica, y a la lógica del 
sentido común se adscribe también la ley jurídica debido a 
que hace corresponder a un crimen con un castigo. 

Así pues, los derechos humanos se oponen a las razones 
que justifican la defensa de la pena de muerte y respecto a 
su abolición aún queda mucho por defender. Lo cierto es 
que su aceptación dentro del marco jurídico no despoja el 
acto de algo inhumano y vil –se atenta contra lo propio del 
humano–, todavía más cuando existen dudas de la culpabi-
lidad del acusado. 

4. La vida, un derecho humano

En el preámbulo de la Declaración de los Derechos Humanos 
se menciona que “la libertad, la justicia y la paz en el mundo 
tienen como base el reconocimiento de la dignidad intrínseca 
y de los derechos iguales e inalienables de todos los miem-
bros de la familia humana” (Naciones Unidas, 2013). En 
este sentido, la justicia no puede observarse sin contemplar 
antes la dignidad de los otros, siempre como parte de la 
humanidad y no sólo de una sociedad, es decir, las normas 
internas de un Estado deben contemplar que más allá de sus 
fronteras se hallan miembros a los cuales deben integrar en 
sus disposiciones, siempre como iguales en dignidad, pero 
respetando las diferencias.

Para alcanzar un ambiente como el descrito en el preámbulo 
citado, las Naciones Unidas formulan una serie de recomen-
daciones –ni normas, ni leyes– para que efectivamente pueda 
realizarse. 

Por su parte, la unesco (United Nations Educational, 
Scientific and Cultural Organization) se propone definir 
principios que pueden erigirse considerando valores éticos 
comunes. Empero, la inobservancia a sus recomendaciones 
es visible. El caso de Alireza Molla-Soltani, un joven de 17 
años ejecutado en una plaza pública, es discutible, puesto 
que Irán es Estado Parte en Tratados Internacionales que 
defienden derechos civiles y derechos del niño.



79CIENCIA ergo-sum, Vol. 22-1, marzo-junio 2015.

Espacio del Divulgador

Buscando orientar la actividad humana y en relación con la 
pena de muerte en 2005, la Comisión de Derechos Humanos 
de la onu aprobó la Resolución 2005/59, la cual establece 
que “la abolición de la pena de muerte contribuye a realzar la 
dignidad humana y el desarrollo progresivo de los derechos 
humanos, [resultando] esencial para la protección del derecho 
a la vida” (Amnistía Internacional, 2006).

De lo anterior se puede afirmar que la bioética y los dere-
chos humanos se hallan orientados a un mismo fin, a saber, 
el respeto integral de la dignidad del ser humano, la dignidad 
de la vida y la muerte.

Por otro lado, en octubre de 2005 la Conferencia General 
de la unesco aprobó la Declaración universal sobre bioética 
y derechos humanos. En esta se discurre acerca del problema 
ético en las ciencias médicas. A modo de disposiciones y 
principios, expresa la necesidad de hacer valer los derechos 
esenciales del ser humano, a pesar de las diferencias culturales, 
religiosas y sociales, que pueden compartirse. El documento 
representa la integración de algunos elementos esenciales para 
cuestionar, por un lado, el uso y desarrollo de la ciencia y la 
tecnología y, por otro, las directrices en la reflexión ética y 
la toma de decisiones.

De este modo, se consideran los avances tecno-científicos 
como el eje rector de la reflexión en cuanto al obrar del 
hombre en la práctica médica, la ética y el marco jurídico, 
pues son algunos elementos que modifican tanto el modo de 
vida del hombre como la concepción que se forma de aquella. 

La ciencia y la tecnología son referentes en la evolución de la 
especie humana; en el tema de la vida se pueden mencionar 
la esperanza de aumentarla y mejorar su calidad; sin embargo, 
aquellas no siempre están para hacer valer la dignidad de 
la persona. La medicina y la tecnología han desarrollado 
métodos para atentar contra uno de los derechos esenciales 
de las personas: la vida. 

El hombre, en general, se pronuncia por el respeto a la 
vida; no obstante, el número de personas que defiende la 
pena máxima es sobresaliente. Quienes protegen la pena 
capital aduciendo la defensa de los derechos de las víctimas 
se olvidan de que los reos también tienen derechos humanos, 
los cuales les son inalienables e innegables y, el primero de 
ellos, es el derecho a vivir: un pilar indispensable para que 
se hagan valer todos los demás derechos, ya que implica el 
reconocimiento de la dignidad, el cuidado de la salud, el ejer-
cicio de la libertad, el trato igualitario, el derecho al trabajo, 
entre otros. Si se anula el derecho a la vida, el resto pierde 
también su significación, y con la pena capital se expresa que 
el individuo no merece gozar de un bienestar.

Lo aprobado en la Declaración sobre Bioética y Derechos 
Humanos menciona al respecto que si hay limitaciones sobre 

sus consideraciones, sólo pueden derivarse de la ley siempre 
y cuando sean compatibles con los derechos humanos, más 
la pena de muerte no lo es; en este sentido, los países miem-
bros que practican la pena de muerte no llevan a efecto lo 
acordado con los principios establecidos.

Se recuerda que los derechos humanos son inherentes 
e inalienables a la persona; por esta razón no constituyen 
un privilegio o distinción debido a sus hábitos o modos de 
proceder, esto es, no hay justificación en el hecho de quitar 
la vida por el daño causado.

La razón más fuerte para legitimar la pena de muerte recae 
en la creencia de que para mantener el orden y la armonía 
social es necesario castigar ejemplarmente al delincuente al 
mismo tiempo que se extrae el problema de raíz, y se asegura 
que, al menos, ese individuo no volverá a cometer los delitos 
que aquejan a la sociedad. Lo objetable en este aspecto es la 
finalidad, dado que una sociedad bien organizada y limpia de 
agresores no lo es en función de lo que elimina con la muerte, 
sino que debe fundarse en hábitos, costumbres, valores y 
principios que se fomenten en la práctica diaria. 

Ahora bien, si las condenas emanadas del marco jurídico 
están pensadas no sólo para restablecer el orden social, sino 
para rehabilitar a los transgresores la pena de muerte no da 
oportunidad a tal cometido. 

En un estudio realizado acerca de la situación de la pena 
de muerte en Asia se afirma que: 

Cualquier gobierno asiático que aspire a ejercer un liderazgo en 
materia de derechos humanos es consciente de que debe inten-
tar evitar las ejecuciones. De una manera más general, la mayoría 
de los gobiernos reconocen ahora que los altos índices de eje-
cuciones son un obstáculo a la hora de que el resto del mun-
do los considere decentes. Este reconocimiento es una de las 
principales razones por las que los países más agresivos de Asia 
en materia de ejecuciones –China, Vietnam, Corea del Norte y 
Singapur– difundan tan poca información sobre la realidad de la 
pena capital en sus jurisdicciones. En 2007, cuando la Asamblea 
General de las Naciones Unidas adoptó una resolución hacien-
do un llamado por una moratoria mundial de la pena de muerte, 
con vistas a la abolición, una de esas cuatro naciones, Vietnam, 
incluso se abstuvo en lugar de votar en contra de la resolución 
(Johnson, 2011: 337-343).

 
De acuerdo con la ley, el conflicto se soluciona, pero la 

sociedad no evoluciona de esta manera, ni el sistema penal 
ni tampoco la humanidad. La pena de muerte es un acto 
inhumano. Con la ejecución de los victimarios, delincuentes 
o malhechores no se resarce el mal causado y no representa 
un bien para la sociedad. 



80 Márquez Mendoza, O. et al.    La pena de muerte desde la bioética y los derechos humanos

Espacio del Divulgador

Aunque estos delitos van contra el bienestar social, nadie 
tiene derecho a quitar la vida, pero sobre todo sería una 
postura de flojedad y poca credibilidad en la readaptación 
de los malvados. 

Análisis prospectivo

Considerando los argumentos expuestos, se contempla que 
es importante replantear, en algunos casos, la finalidad del 
uso y alcance de los desarrollos científico-tecnológicos de 
manera que se consideren afines a un marco ético. Se ha 
propuesto, pues, que la reflexión de la bioética resulta esencial, 
ya que busca estar al servicio del individuo y la sociedad a 
la que pertenece; además, tratándose de una interdisciplina, 
rechaza una mirada lineal y cerrada, por lo que representa la 
integración de diversas disciplinas. 

Así pues, al aproximarse al tema de la pena de muerte 
desde la bioética se está en la posibilidad de realzar lo verda-
deramente humano y respetar la vida humana, su dignidad, 
libertad y autonomía; se puede esperar que entre el uso de 
los avances científicos, lo jurídico, lo social y ético, no exista 
contradicción.

Entre las consecuencias que se podrían desprender se 
pueden considerar la existencia de límites en los castigos 
impuestos ante los agravios cometidos –si lo máximo está 
permitido, entonces todo lo que se encuentra por debajo de 
este también lo está–, la abolición de la pena de muerte y, 
finalmente, el respeto a los derechos humanos.

De manera concreta, lo que se desea es que las decisiones 
y acciones en cuanto a la penalización de delitos puedan 
expresar una congruencia con lo humano, justo y ético.

Respecto a la abolición de la pena de muerte, dentro de 
un marco humanista, la Convención Americana de Derechos 
Humanos, “Pacto de San José de Costa Rica” adoptado el 22 
de noviembre de 1969, en su artículo 4, consagra el derecho 
a la vida y la prohibición a los países que signen el tratado 
de volver a positivar la pena de muerte dentro de su sistema 
de administración y procuración de justicia:

“Artículo 4. […] 3. No se restablecerá la pena de muerte 
en los Estados que la han abolido […]” (Comisión Intera-
mericana de Derechos Humanos, 2014).

Los países signatarios son Antigua y Barbuda, Argentina, 
Bahamas, Barbados, Belice, Bolivia, Brasil, Canadá, Chile, 
Colombia, Costa Rica, Dominica, Ecuador, El Salvador, 
Estados Unidos, Granada, Guatemala, Guyana, Haití, 
Honduras, Jamaica, México, Nicaragua, Panamá, Paraguay, 
Perú, República Dominicana, Saint Kitts and Nevis, Santa 
Lucía, San Vicente y las Granadinas, Surinam, Trinidad y 
Tobago, Uruguay y Venezuela.

Conclusiones

Se ha mencionado que la bioética y los derechos humanos se 
orientan a defender lo esencial de la persona para que pueda 
alcanzar, en la medida posible, su plenitud enfrentándose a 
la vida y a la muerte con dignidad. Este es el enfoque que se 
ha retomado para justificar la abolición de pena de muerte 
al considerarla ciertamente inhumana. El tema se comple-
jiza al considerar que no existe homogeneidad al pensar 
la justicia, la dignidad, el bien individual y el común. Se ha 
mencionado, por ejemplo, que países retencionistas tienen 
firma en Tratados Internacionales, de manera que existe una 
contradicción en su normatividad.

La aplicación de la pena de muerte no es reciente; su historia 
data de siglos atrás y siempre ha sido polémica, dado que 
siempre se ha revestido de crueldad. Es ocasión para apreciar 
el lado inhumano del hombre, pues defender la pena máxima 
es una decisión dada en detrimento de lo humano. La indigna-
ción frente a crímenes aberrantes se refleja en la aprobación 
del castigo letal de los infractores, pero si sus crímenes son 
repugnantes la pena capital no deja de serlo pues representa 
un agravio a la humanidad. 

Las leyes, por el contrario, defenderán que se ejerce en 
beneficio de la sociedad; sin embargo, se pone en duda la 
correspondencia entre lo justo y lo ético.

Ahora bien, los medios utilizados para llevar a cabo las 
ejecuciones han variado conforme a la época y el fin que se 
persigue. En la antigüedad a la pena de muerte se adhería la 
tortura previa y el espectáculo penoso en el que el malhechor 
y el verdugo eran los protagonistas. Ahora estos componentes 
ya no son necesarios ni permitidos; por tanto, se han desa-
rrollado métodos más especializados y efectivos. La crítica en 
este sentido se dirige tanto a la ciencia como a la tecnología, 
pues se han desarrollado con el fin específico de aniquilar la 
vida humana, no dejando de lado a sus usuarios, que en este 
caso específico se trata de médicos. Aquí, hablar de ciencia y 
tecnología presupone un sistema de actores, medios y fines 
planteados, lo que se quiere decir es que la neutralidad ética 
en ellas no se puede concebir desde este punto de vista. 

 Los países abolicionistas representan la mayoría, aunque la 
cantidad no compensa la calidad inhumana con la que obra 
la minoría, es decir, los retencionistas.

Gandhi consideraba que si el mundo seguía dirigiéndose bajo el 
principio del ojo por ojo, el mundo quedaría ciego. Esta ceguera 
es la falta de humanidad; justamente lo que debe evitarse, pues si 
la pena máxima está permitida, entonces lo que se encuentra por 
debajo de ella también lo está. La propuesta es que la bioética y 
los derechos humanos pueden reorientar las prácticas del hombre 
hacia un desarrollo en verdad más humano.



81CIENCIA ergo-sum, Vol. 22-1, marzo-junio 2015.

Espacio del Divulgador

Bibliografía

Amnistía Internacional (2006). Nor-
mas internacionales sobre la pena 
de muerte. Madrid: edai. Disponible 
en http://www.amnesty.org/es/
library/asset/ACT50/001/2006/
es/6a8c802f-d469-11dd-8743-
d305bea2b2c7/act500012006es.
pdf. Consultado el 3 de dicimebre 
de 2013.

Amnistía Internacional (2006). La elec-
trocución: la silla eléctrica. Madrid. 
Disponible en http://www.amnis-
tiacatalunya.org/edu/es/historia/
pm-silla.html#ret. Consultado el 21 
de abril de 2014.

Amnistía Internacional (2009). Pena de 
muerte. ¿Una pena en vías de extin-

ción? Sección española de Amnistía 
Internacional.

Bernal López, J. M. (2009). Disquisición 
acerca de la aplicación y ejecución de 
la pena capital en Japón. Anales de 
Derecho. Disponible en http://
revistas.um.es/analesderecho/arti-
cle/view/118051/111591. Consul-
tado el 14 de diciembre 2013.

Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos (2014). Pacto de San José de 
Costa Rica. Disponible en http://www.
cidh.org/Basicos/Spanish/Basicos2a.
htm Consultado el 23 de abril 2014.

De Alvarenga, M. Z. y Duek Marques, 
O. H. (2010). El derecho a morir 
su propia muerte, en A. Muñoz 

Aunión, (coord.), Por la abolición 
universal de la pena de muerte. 
Valencia: Tirant lo Blanch.

Johnson, D. T. (2011). Evolución y esta-
do actual de la pena de muerte en Asia. 
Anuario Asia Pacífico. Disponible en 
http://www.anuarioasiapacifico.es/
pdf/2010/30_david_johnson.pdf. 
Consultado el  21 de abril de 2014.

Naciones Unidas (2013). Declaración 
universal de los derechos humanos. 
Disponible en http://www.un.org/
es/documents/udhr/. Consultado 
el 3 de diciembre de 2013.

Olivé, L. (2012). El bien, el mal y la 
razón. Facetas de la ciencia y de la 
tecnología. México: unam.


