
 1

 
 
 
 

 
 
 
 
“¿Es el multiculturalismo malo para las mujeres?” 
Susan Moller Okin 
 
EN: Is Multiculturalism Bad for Women?  Joshua Cohen, Matthew Howard, and Martha 
C. Nussbaum, Editores. Princenton, New Jersey: Princenton University Press, 1999. 
 
 
 
 
 
 
 

Traducido por María Cristina Irurita Cruz 
Revisado por la Profesora Gabriela Castellanos 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Doctorado en humanidades 
Universidad del Valle     

                 Octubre de 2006 
 
 
 
 
 
 
 

Fotocopiadora
Texto escrito a máquina

Fotocopiadora
Texto escrito a máquina
SOC 22 - 12
17 copias



 2

 Hace pocas décadas se esperaba que los grupos minoritarios inmigrantes, así 

como los grupos indígenas, fueran asimilados por las culturas predominantes. Esta 

expectativa de asimilación fue considerada a menudo opresora, y en muchos países 

occidentales se trata de discernir nuevas políticas más responsables, aplicables a las 

persistentes diferencias culturales.  Las políticas apropiadas varían según el contexto: 

países como Inglaterra, con iglesias establecidas, o educación religiosa financiada por el 

Estado, encuentran difícil oponerse a las peticiones de las escuelas religiosas de 

minorías; países como Francia con estricta tradición secular, se debate sobre el atuendo 

que la minoría religiosa debe vestir en la escuela.  Pero un tema recurre en todos los 

contextos, aunque ha pasado virtualmente ignorado en el debate actual: ¿qué se debe 

hacer cuando los reclamos de las culturas o religiones minoritarias entran en conflicto 

con la norma genérica de igualdad aceptada en todos los estados liberales (a pesar que 

en su práctica se continúa transgrediendo)? 

 A finales de 1980 una aguda controversia se dio en Francia, acerca de que si las 

muchachas Magrebíes (del Magreb), podían recibir clases usando el tradicional tocado 

en la cabeza, utilizado como el adecuado atuendo religioso para jóvenes mujeres 

adolescentes.  Sólidos defensores de educación secular se alinearon con algunas 

feministas y nacionalistas de derecha contra la práctica, mucha de la vieja izquierda 

sostuvo demandas multiculturales por la flexibilidad y por la diversidad, acusando los 

oponentes de racismo o imperialismo cultural.  Al mismo tiempo sin embargo, el 

público estaba virtualmente en silencio acerca de un problema de mayor importancia en 

muchas de las mujeres inmigrantes árabe-francesas y africanas: la poligamia. 

 Durante 1980 el gobierno francés permitió a los hombres inmigrantes traer 

múltiples esposas al país, al punto que se estimó que 200.000 familias en París son 

actualmente polígamas. Cualquier sospecha de que la preocupación oficial acerca del 

uso de las pañueletas en la cabeza se debía a un impulso hacia la igualdad de género, 

quedó desvirtuada con la fácil política permisiva acerca de la poligamia, a pesar de la 

carga que semejante práctica impone en la mujer y a pesar de las alertas expresadas por 

las mujeres de las culturas pertinentes1. Acerca de este hecho la oposición política 

efectiva no fue contundente.  Pero una vez que los periodistas finalmente entrevistaron a 

las esposas, descubrieron lo que el gobierno debería haber aprendido antes, las mujeres 

afectadas por la poligamia, lo tomaban como una institución inevitable y a penas 

                                                 
1 INTERNATIONAL Herald Tribune, 2 February 1996, News Section 



 3

tolerable en sus países africanos de origen, pero imposible de soportar en un contexto 

francés.  Apartamentos repletos, falta de privacidad para cada esposa, generaba inmensa 

hostilidad, resentimiento e incluso violencia entre esposas y contra los hijos de las otras 

esposas. 

 En parte por la saturación del sistema de bienestar francés causado por familias 

con veinte a treinta miembros, el gobierno francés decidió reconocer solamente una 

esposa y considerar nulos los otros matrimonios.  ¿Pero que pasaría con las otras 

esposas y niños?  Ignorando los puntos de vista de las mujeres acerca de la poligamia 

por tanto tiempo, el gobierno ahora parece esta abdicando su responsabilidad por la 

vulnerabilidad que sus políticas severas han infringido a mujeres y niños. 

 La permisividad del gobierno francés hacia la poligamia, muestra una gran 

tensión entre el feminismo y el interés del multiculturalismo para la protección de la 

diversidad cultural.  Pienso que nosotros -aquellos de nosotros que nos consideramos 

progresistas políticamente y opuestos a todas formas de opresión- asumimos fácilmente 

que feminismo y multiculturalismo son cosas buenas que se concilian fácilmente.  Yo 

quisiera argumentar que hay una considerable tensión entre ellos, mas precisamente 

entre compromisos feministas y multiculturalistas con derechos grupales para las 

minorías culturales. 

 En pocas palabras explicaré el término y el punto de mi argumento.  Feminismo 

significa que las mujeres no deben tener desventajas por su sexo, que debe ser 

reconocida su dignidad humana igual a la de los hombres y que deben tener la 

oportunidad de vivir tan plena y libremente como los hombres.  Multiculturalismo es 

difícil de definir, pero por lo que me atañe, es el reclamo en el contexto de libertades 

democráticas básicas, de culturas minoritarias o maneras de vida no suficientemente 

protegidas en la práctica de asegurar el ejercicio de los derechos individuales de sus 

miembros; Como consecuencia de lo anterior deben ser protegidos a través de derechos 

especiales de grupo o privilegios. 

 Por ejemplo en el caso francés, el derecho de contraer matrimonios polígamos, 

claramente constituye un derecho de grupo no válido para el resto de la población.  En 

otros casos, grupos exigen derechos para gobernarse autónomamente, para tener 

representación política o para ser eximidos de la aplicación de leyes generales. 

 Las demandas de tales derechos grupales están en aumento desde las 

poblaciones indígenas, minorías étnicas o grupos religiosos y los grupos anteriormente 

colonizados, (al menos cuando los últimos inmigran al estado que anteriormente los 



 4

colonizó).  Estos grupos, se ha dicho, tienen su propia “cultura societal” las cuales - 

según dice Will Kimlicka, el principal defensor contemporáneo de los derechos de 

culturales de grupo- “proveen a sus  miembros significativos modos de vida a través de 

un rango de actividades humanas, incluyendo la vida social, educativa, religiosa, 

recreativa y económica en esferas públicas y privadas”2. Debido a que las  “culturas 

societales” juegan un papel tan generalizado y fundamental en las vidas de sus 

miembros, y debido a que tales culturas están amenazadas con peligro de extinción, las 

culturas minoritarias deben estar protegidas por derechos especiales. Esta es, en esencia, 

la argumentación en pro de los derechos diferenciados en función de grupo. 

 Algunos defensores de derechos de grupo argumentan que incluso culturas “que 

violan los derechos de sus miembros individuales, en una sociedad liberal”3 deben 

otorgar derechos de grupo o privilegios si su estatus como minoría pone en peligro a la 

cultura de poder continuar existiendo. Otros no reclaman que todos los grupos 

minoritarios tengan derechos especiales, sino que esos grupos –inclusive aquellos no 

liberales que violan los derechos individuales de sus miembros, exigiendo que ellos se 

adapten de grupo o normas-, tienen derecho a que los “dejen tranquilos” en la sociedad 

liberal4. Ambos reclamos parecen claramente inconsistentes con el valor individual de 

libertad, cuando se restringen los derechos individuales, es así que los “derechos 

diferenciados de grupo” no deben vulnerar los derechos individuales de sus miembros.  

Por lo tanto no voy a detenerme en los problemas adicionales que presentan para las 

feministas5. Pero algunos defensores del multiculturalismo confinan su defensa de 

“derechos de grupo” en su mayoría a aquellos grupos que son liberales internamente6. 

Incluso con estas restricciones, las feministas -todas, esto es,  quienes abogan por la 

misma igualdad moral entre hombres y mujeres- deben ser escépticos, según yo argüiré. 
                                                 
2. Will Kymlicka, Ciudadanía Multicultural, Una Teoría Liberal de derechos de minoría. (Oxford, Universidad de Oxford 

Press, 1995). P.P. 89,76 Ver Kymlicka, Liberalismo, Comunidad y Cultura (Oxford, Claredon Press,1989).  Debemos 

anotar que Kymlicka no aduce “derechos de grupo” extensivos o permanentes para aquellos que solamente hayan 

inmigrado. 

3. Avishai Margali y Moshe Halbertal, “Liberalismo y el Derecho de Cultura”, Social Investigación 61,3 (otoño 1994): 491 

4. Por Ej.  Chandran Kukathas, “¿Hay Algunos Derechos Culturales?”  Teoría Política 20,1 (1992) : 105 – 31 

5. Okin, “Feminismo y Culturalismo: Algunas Tensiones”, Etica 108,4 (Julio 1998): 661-84 

6. Por Ej. Kymlicka, Liberalismo, Comunidad y Cultura y Ciudadanía Multicultural (esp. Chap 8). Kymlicka no aplica el 

requerimiento de ser grupos liberales intrínsecos o lo que el denomina “minorías nacionales”, pero no tomaré esta parte 

de su teoría aquí. 

 
 
 
 
 



 5

 

GÉNERO Y CULTURA 
 La mayoría de las culturas están colmadas de prácticas e ideologías referidas al 

género.  Supongamos que una cultura permite y facilita el control de los hombres sobre 

las mujeres de diferentes maneras (incluso en la esfera privada de la vida doméstica), 

supongamos también que hay grandes diferencias de poder entre los sexos, de modo que 

los miembros masculinos más poderosos son quienes tienen la facultad de determinar y 

articular las creencias, prácticas e intereses del grupo. 

 En estas condiciones los “derechos de grupo” son potencialmente y en muchos 

casos realmente, antifeministas, limitan sustancialmente las capacidades de las mujeres 

y las niñas de una cultura, de vivir con dignidad humana por igual que los hombres y los 

niños, y de vivir vidas tan libremente escogidas como puedan. 

 Los defensores de los derechos de grupo dentro de los estados liberales no han 

sido críticos con los “derechos de grupo”, al menos por dos razones: primero, tratan a 

los grupos culturales como monolitos, poniendo mas atención a las diferencias entre 

grupos que a las diferencias dentro de ellos.  Específicamente dan poco o ningún 

reconocimiento al hecho de que los grupos de culturas minoritarias como las 

“societales” a los cuales pertenecen (en mayor o menor extensión) son ellas mismas 

discriminatorias por género con diferencias sustanciales entre hombres y mujeres.   

Segundo, quienes abogan por los derechos de grupo, ponen poca o ninguna atención a la 

esfera privada. 

 Algunos de los más persuasivos defensores de los derechos  de grupo reclaman 

que  los individuos necesitan  “una cultura propia” y solamente dentro de esa cultura 

puede la gente desarrollar un sentido de auto-estima o propio respeto; como también la 

capacidad de decidir qué clase de vida es buena para ellos.  Pero tales argumentos 

típicamente rechazan los diferentes roles que los grupos culturales imponen a sus 

miembros y el contexto en el cual se forman los sentidos que las personas tienen de sí 

mismas así como sus capacidades, y en el cual se transmitió la cultura: el dominio de la 

vida doméstica y familiar. 

 Cuando corregimos esas deficiencias poniendo atención a las diferencias 

internas y al campo privado, dos importantes conexiones entre cultura y género se hacen 

evidentes, ambas subrayando la fuerza de esta simple crítica de los derechos grupales.  

Primero la esfera personal, sexual y de vida reproductiva funciona como el foco central 



 6

de la mayoría de las culturas, en temas dominantes y en prácticas culturales y roles.  Los 

grupos culturales y religiosos están interesados en las “leyes personales” –leyes de 

matrimonio, divorcio, custodia de niños, división y control de propiedad de familia y 

sucesiones7. 

 Por lo general, entonces, la defensa de “prácticas culturales” tiene mayor 

impacto en las vidas de mujeres jóvenes y niños que en la de los hombres y mujeres 

adultas, debido a que más del tiempo y la energía de las mujeres está dedicado a 

preservar y a mantener el lado reproductivo y familiar de la vida.  Obviamente la cultura 

no es solo la de los hechos domésticos, pero ellos nos dan un enfoque importante de la 

mayor parte de las culturas contemporáneas.   El hogar, es después de todo, donde la 

cultura es practicada, preservada y transmitida al joven. Por otra parte, la distribución de 

responsabilidades y poder en el hogar tiene un impacto importante sobre quién puede 

participar e influenciar, la parte pública de la vida cultural, donde se hacen las reglas y 

las regulaciones acerca de la vida pública y privada. Cuando una cultura requiere y 

espera más de las mujeres en la esfera doméstica, menos oportunidad tienen de lograr 

una igualdad con los hombres en cualquier esfera.  

 La segunda conexión  importante entre cultura y género es que la mayoría de las 

culturas han tenido como principal propósito el control de las mujeres por los hombres8.    

Consideremos por ejemplo, los mitos fundacionales de la antigua Grecia y Roma, los 

del Judaísmo, Cristianismo y el Islam: están plenos de intentos de justificar el control y 

la subordinación de las mujeres. Estos mitos consisten en una negación de los papeles 

de las mujeres en la reproducción; apropiaciones por parte de los hombres del poder 

para reproducirse; caracterizaciones de las mujeres como emocionales, no dignas de 

confianza, diabólicas o peligrosas sexualmente y negaciones de los derechos de las 

                                                 
7. Ver por Ej. Kirti Singh, “Obstáculos para derechos de las mujeres en india”, en “Derechos Humanos de Mujeres: 

Perspectivas Nacionales e internacionales, Ed. Rebecca J. Cook (Philadelfia: Univ. Pensilvania Ed, 1994) p.p. 375-96, 

esp. p.p. 378-89 

8. No puedo discutir las raices de las preocupaciones masculinas, excepto para decir (siguiendo las teorías feministas 

de Dorothy Dinnerstein, Nacy Chodorow, Jessica Benjamín, y después de ellas el antropólogo jesuita Walter Ong), que 

tiene que ver muchísimo con el parentesco femenino.  Anteriormente con la incertidumbre de paternidad que ha 

cambiado con la tecnología.  Si estos acontecimientos son las raíces, la preocupación cultural del control de las 

mujeres, no es un factor inevitable en la vida humana, sino un factor contingente que las feministas deben estar 

interesadas en cambiar. 

 
 



 7

madres a decidir sobre sus hijos9. Pensemos en Atenea, sacada de la cabeza de Zeus, y 

en Rómulo y Remo, criados sin una madre humana; o Adán hecho de un Dios 

masculino, quien al menos (de acuerdo a una de las dos versiones bíblicas) creó a Eva a 

partir de Adán.  Consideremos a Eva, cuya debilidad lleva a Adán a pecar. Pensemos en 

todos aquellos infinitos “X engendró a Y” en el Génesis, donde el papel de la mujer en 

la reproducción es completamente ignorado, o las justificaciones textuales de la 

poligamia, alguna vez practicada en el judaísmo, y practicada en muchas partes del 

mundo islámico y (a pesar de ser ilegal) por mormones en algunas partes de Estados 

Unidos. Consideremos también la historia de Abraham, en el punto crucial del 

desarrollo del monoteísmo10.  Dios ordena a Abraham sacrificar “su” querido hijo, 

Abraham se prepara para hacer exactamente lo que Dios quiere de él, sin consultar a su 

madre Sara. La absoluta obediencia de Abraham a Dios, plantea el modelo central, 

fundamental de la fe en las tres religiones. 

 Aunque el poderoso impulso a controlar a las mujeres –y a culpabilizarlas y 

castigarlas por la dificultad del hombre de controlar sus propios impulsos sexuales- ha 

sido suavizado en las versiones reformadas y progresistas del judaísmo, cristianismo e 

Islam, sigue siendo muy fuerte en las versiones ortodoxas y fundamentalistas. 

 Sin embargo no todo debe ser atribuido sólo a las culturas occidentales o 

monoteístas,  muchas de las tradiciones culturales del mundo, incluyendo aquellas 

recién configuradas entre las naciones –estados colonizados- la mayoría de África, 

Medio Oriente, América Latina y Asia, son patriarcales. También tienen patrones muy 

elaborados de socialización, rituales, costumbres matrimoniales y otras prácticas 

culturales (incluyendo sistemas de propiedad y control de recursos), con el fin de 

controlar la sexualidad en la mujer y sus capacidades de reproducción. Muchas prácticas 

hacen imposible para la mujer vivir independientemente del hombre, ser célibe o ser 

lesbiana o no tener niños. 

 Algunas que practican las costumbres mas controvertidas -clitoridectomía, 

poligamia, matrimonio de niños coercitivos- algunas veces son defendidas como 

necesarias para controlar a las mujeres y reconocen abiertamente que las costumbres 

                                                 
9. Ver por Ej. Arvind Sharma, Ed. Mujeres en el Mundo de la Religión (Albany Suny Press, 1987) John Stratton Hawley, 

Ed. Fundamentalismo y Género (Oxford: Universidad de Oxford, 1994) 

10. Ver Carol Delancy, Abraham Enjuciado: El Legado Social de los Mitos Bíblicos. (Princeton: Universidad de 

Princeton 1998) En la versión del Corán no es Isaac, sino Ismael a quien Abraham prepara para el sacrificio. 

 
 



 8

persisten debido a la insistencia del hombre.  En una entrevista con la reportera del New 

York Times Celia Dugger, practicantes de la clitoridectomía en Costa de Marfil y Togo 

explicaron que la práctica “ayuda a preservar la virginidad antes del matrimonio y la 

fidelidad después, reduciendo el sexo a una obligación marital”  una mujer conforme 

dijo “el papel de la mujer en la vida es cuidar sus niños, mantener la casa y cocinar. Si 

ella no ha sido cortada, (ella) podría dedicarse a su propio placer”11. 

 

En Egipto donde una ley que prohibía la mutilación de los genitales femeninos, 

recientemente fue abolida por una Corte, sus defensores dijeron “reduce el apetito 

sexual de la muchacha y la hace mas apta para el matrimonio”12. Sin embargo en tales 

sociedades muchas mujeres no tienen una alternativa viable al matrimonio. 

 En culturas poligámicas, los hombres admiten que la práctica está de acuerdo 

con sus propios intereses y que es un medio de controlar  a las mujeres.  Como dijo un 

inmigrante francés de Malí: “si mi esposa se enferma y no tengo otra, ¿quien me 

cuidará?  Una mujer sola es un problema, cuando hay varias se ven obligadas a ser 

amables y educadas, si se portan mal, se les amenaza con tener otra esposa.”  Las 

mujeres miran de diferente manera la poligamia y dicen que no solo no “tienen derecho” 

en la decisión, sino que además a sus compatriotas en África tampoco les gusta13.  

Respecto al matrimonio coercitivo de niñas:  esta práctica es claramente una manera no-

solo de controlar las niñas y las jóvenes mujeres casaderas, sino de asegurarse que 

lleguen vírgenes al matrimonio, y a menudo, aumentando el poder del marido al crear 

diferencias significativas en la edad del hombre y la mujer. 

 Consideremos también la práctica –común en Latino América, Sur-Este de Asia 

Rural y partes del Oeste de África-  de obligar a la víctima de la violación a casarse con 

el violador. En algunas culturas incluyendo catorce países en Centro y Sur América, los 

violadores son legalmente exonerados si ellos se casan (en algunos casos) o 

simplemente ofrecen matrimonio a sus víctimas.  Claramente la violación no es vista 

como un violento asalto contra la niña o mujer sino como un delito serio contra la 

familia y el honor.  Al casarse con su víctima, el violador puede restaurar el honor de la 

                                                 
11. New York Times, Octubre 05 1996, A 4. El rol que juegan las mujeres ancianas en las culturas tradicionales es tan 

compleja que no se puede tratar aquí. 

12. New york Times, 26 Junio 1997, A9 

13.International Tribuna Herald, 2 Febrero 1996, Sección Noticias 
 
 



 9

familia y reparar a la hija, como “mercancía dañada” que ha llegado a ser incasable.  En 

Perú, la Ley bárbara fue  reformada haciéndose aún peor en 1991.  Los sindicados en 

una violación múltiple son exonerados si uno de ellos se ofrece para casarse con la 

víctima (las feministas están tratando de que la ley sea abolida).  Como explicaba un 

taxista peruano “el matrimonio es lo correcto después de una violación, una mujer 

violada es una cosa usada, nadie la quiere. Al menos con esta ley la mujer puede 

conseguir un marido”14.  Es difícil imaginarse algo peor que una mujer deba casarse con 

el violador, pero cosas peores pueden pasar en algunas culturas, especialmente en 

Pakistán y en otras partes del Medio Oriente Árabe, cuando las mujeres presentan 

cargos de violación, frecuentemente son acusadas por la ley musulmana de Zina, o sexo 

fuera del matrimonio.  La ley permite la flagelación y la prisión para estas mujeres, así 

mismo la cultura perdona el asesinato o presiona el suicidio de las mujeres para 

restaurar el honor de la familia.15 Estas costumbres culturales que tienen como 

propósito controlar a las mujeres, especialmente en su sexualidad y reproducción, sirven 

a los deseos e intereses de los hombres.  Lo que es más, algunas veces,  “cultura y 

tradición” están tan fuertemente unidos por el control sobre la mujer que son 

virtualmente iguales.  Recientemente en un reportaje de un periódico acerca de una 

pequeña comunidad de judíos ortodoxos viviendo en las montañas de Yemen, el líder de 

esta secta polígama dijo “somos judío ortodoxos muy respetuosos de nuestras 

tradiciones, si nos movemos a Israel, perdemos control de nuestras hijas, mujeres y 

hermanas”.  Uno de sus hijos añadió “Somos como los musulmanes, no permitimos que 

las mujeres destapen sus rostros”16. La servidumbre de las mujeres es presentada como 

virtualmente sinónima de “nuestras tradiciones”.  (Es irónico desde un punto de vista 

feminista que el reportaje se titulará así: “Pequeña comunidad judía del Yemen se 

fortalece a través de tradiciones mixtas”.   Solamente la ceguera hacia la servidumbre 

sexual puede explicar esto, es inconcebible que tal artículo pueda tener este título acerca 

de una comunidad que practica “servidumbre sexual”). 

 A pesar de que virtualmente todas las culturas del mundo han tenido un pasado 

patriarcal, algunas, -no exclusivamente las occidentales-, se han apartado de este pasado 
                                                 
14.New york times, 12 Marzo 1997, A8 

15. Práctica discutida en Henry S. Richardson, Razonamientos Prácticos acerca de Fines Terminales (Cambridge: 

Universidad de Cambridge, 1994), esp p.p. 240-43, 262-63, 282-84. 

 
 
16. Agencia France Presse, 18 Mayo  1997, Sección Internacional de Noticias. 

 



 10

más que las otras. Por supuesto las culturas occidentales practican muchas maneras de 

discriminación sexual.  Le dan más importancia a la belleza, esbeltez y juventud de las 

mujeres y a los logros intelectuales, habilidades y fuerza de los hombres. Se espera que 

las mujeres realicen el trabajo doméstico sin pago alguno, ya sea que además tengan un 

empleo asalariado o que no lo tengan; en parte como consecuencia de esto y en parte 

debido a la  discriminación, las mujeres son más pobres que los hombres.  Las 

muchachas y las mujeres son victimas de la violencia de hombres (ilegalmente) 

incluyendo violencia sexual. Pero las mujeres en las culturas liberales, al mismo tiempo 

tienen las mismas garantías legales y las mismas oportunidades que los hombres.  

Adicionalmente en la mayoría de las familias, con la excepción de algunos 

fundamentalistas religiosos, no le comunican a las hijas que deben tener menor valor 

que los hombres, ni que sus vidas deben estar confinadas al servicio de los hombres, y 

ni que su sexualidad sólo sea valiosa en el matrimonio y para fines reproductivos. Esta 

situación es muy diferente de otras culturas, incluso aquellas de inmigrantes que llegan 

a Europa y a Norte América. 

  

¿DERECHOS DE GRUPOS? 

 

 La mayoría de las culturas son patriarcales y muchas (no todas) de las minorías 

culturales que reclaman derechos de grupo, son más patriarcales que las culturas que los 

rodean.  Por eso no es sorpresa que la importancia del control sobre las mujeres se 

destaca en los ejemplos de la literatura sobre la diversidad cultural y los derechos de 

grupo en los estados liberales. Sin embargo, aunque esto salta a la vista, rara vez se 

toma en cuenta de manera explícita.17 

 Un documento de Sebastián Poulter acerca de derechos legales en los reclamos 

de diferentes grupos de inmigrantes gitanos en la Inglaterra contemporánea, menciona 
                                                 
17. Ver, A Pesar de Todo, Bhikhu Parekh´s “Minority Practices and Principles of tolerancia”. Revista de Internacional 

Migraciones. (Abril 1996): 251-84; donde se debaten y critican un número de prácticas culturales que devaluan el status 

de la mujer. 

18. Sebastián Poulter “Costumbres de Minorías Étnicas, Derechos humanos, Ley Anglo” Cuarteto de Internacional 

Comparativa Leyes” 36,3 (1987): 589-615. 

19. Amy Gutmann, “El Cambio  Multiculturalismo en Etica Política” Filosofía y Asuntos Públicos 22,3 (verano 1993): 

171-204 

20. Mahaaz Afkhami, ed. Fe y Libertad: Derechos Humanos en el Mundo Musulmán (Syracuse: Universidad de 

Syracuse 1995); Valentine M. Moghadam, ed.  Identidades Políticas en Mujeres; Asesorías Culturales Femeninas en la 

Perspectiva Internaciona, (Boulder, co West vicas Press, 1994);  Susan Moller Okin, “Cultura Religión y Formación de 

Identidad Femenina. (Manuscrito no pulicado, 1997) 



 11

los papeles y el status de las mujeres como “un claro ejemplo” del choque de culturas18.   

Así Poulter reivindica reclamos de miembros de estos grupos pidiendo tratamiento legal 

especial de acuerdo a sus diferencias culturales. Unos pocos no se refieren a conflictos 

de género, por ejemplo de una maestra musulmana, la ausencia permitida el viernes en 

la tarde, para el cumplimiento de sus plegarias y la permisividad de no asistir al colegio 

otorgada a los niños gitanos por su estilo de vida itinerario.  Pero la mayoría de 

ejemplos se refieren a las inequidades de género: matrimonios de niñas, matrimonios 

forzados, sistemas de divorcio sesgados  contra las mujeres, la poligamia y la 

clitoridectomía.  La mayoría de los casos legales expuestos por Poulter se basan en los 

reclamos de las mujeres y las niñas de que sus derechos individuales fueron truncados o 

violados en las prácticas por su propio grupo cultural. En un reciente artículo de la 

filósofa política Amy Guttmann, la mitad de sus ejemplos se refieren a conflictos de 

género –poligamia, aborto, acoso sexual, clitoridectomía y purdah19.  Esto es común en 

la literatura o en los eventos multiculturales.  De todas maneras el mismo nexo entre 

cultura y género ocurre en la práctica en la escena internacional, donde los derechos de 

las mujeres a menudo son rechazados por los líderes de los países o grupos de países 

por ser incompatibles con las diversas culturas20. Similarmente una abrumadora 

mayoría de “defensas culturales” que son invocadas en casos criminales en Estados 

Unidos, que involucran a miembros de minorías culturales tienen que ver con el control 

de los varones sobre las mujeres y los niños21. 

 Ocasionalmente, las defensas en casos legales basadas en la  cultura son citadas 

para  explicar la violencia entre los hombres o el sacrificio animal, sin embargo, el 

argumento más común que esgrimen los defensores del grupo cultural, es que las 

mujeres no son seres humanos de igual valor, sino sus subordinadas cuya función 

primaria es servir a los  hombres sexual y domésticamente. De hecho, los cuatro tipos 

de casos, donde las defensas con base en la cultura tienen gran éxito son: 1) Secuestro y 

violación por los hombres Hmong, quienes reclaman que su conducta forma parte de su 

práctica cultural de Zig Pog Niam o matrimonio por captura; 2) Asesinato de esposas 

por inmigrantes de Asia y Medio Oriente, cuyas esposas hayan cometido adulterio o no 
                                                 
 
 
 
21. Para uno de los mejores artículos acerca de esto, y por las citaciones legales acerca de los casos mencionados 

abajo, ver Dorianne Lambelet Coleman “Justicia Individualizada Mediante Multiculturalismo” El Dilema Liberal, Revista 

de Leyes de Colombia 96, 5 (1996): 1093 – 1167 

22. New York times, Diciembre 2 de 1996, A6 



 12

hayan tratado a sus esposos de una manera servil; 3) Asesinatos de niños por madres 

japonesas o chinas que también han intentado sin éxito sucidarse por la deshonra 

infligida por la infidelidad del esposo y que las condena a la práctica del suicidio madre-

hijo;  y 4) En Francia –no en Estados Unidos, pues su práctica fue criminalizada en 

1996-  ablación del clítoris. En muchos casos, los cargos han sido retirados o reducidos 

porque se ha alegado, argumentos culturales MENS REA, que han reducido las 

sentencias. En un caso reciente conocido en Estados Unidos un inmigrante rural iraquí 

casó a sus dos hijas de 13 y 14 años con hombres de 28 y 34 años.  Posteriormente el 

padre acudió a la policía, para  buscar a la niña mayor que se había fugado con su novio 

de 20 años de edad. Cuando se encontró la niña se sindicó al Padre, a los maridos y al 

novio por abuso infantil y estupro.  La defensa iraquí se fundamentó en sus prácticas 

culturales22.  

Como se muestra en los cuatro ejemplos, los sindicados no siempre son masculinos, 

tampoco las víctimas son femeninas.  Tanto en el caso del inmigrante chino que mató a 

golpes a su esposa por adulterio y una inmigrante japonesa que ahogó a sus niños y trató 

de ahogarse ella por la deshonra causada por el adulterio, redujeron sus sentencias 

basados en defensas culturales, de asesinato en primer grado a segundo grado u 

homicidio involuntario.   En el primer caso la defensa cultural favorecía al hombre y 

en el segundo a la mujer. Pero aunque los sindicados eran de diferente sexo, en ambos 

casos el mensaje cultural tienen un sesgo de género: las mujeres son subordinadas a los 

hombres (en el segundo caso los niños también) y deben portar la culpa si se viola la 

monogamia. Es así, si la esposa es culpable de infidelidad sufre, si se le es infiel, sufren 

la mujer y los niños.  De nuevo la idea es que las muchachas y las mujeres son primero 

y primordialmente siervas sexuales del hombre –que su virginidad antes del matrimonio 

y su fidelidad después, son sus virtudes principales-. Estos son los argumentos que se 

presentan en la defensa de las prácticas culturales. 

 Las culturas occidentales gracias al llamado feminista, han hecho progresos para 

terminar o limitar los motivos de la brutalidad contra la mujer. En casos que todavía 

viven en la memoria, los hombres americanos, podían asesinar a sus esposas en estado 

de ira e intenso dolor, cuando fueron presa de la ira y la rabia por la infidelidad de la 

mujer.  Hasta hace muy poco, las víctimas de violación, que no fueron célibes o que no 

lucharon –a costa de su vida- fueron culpadas por el ataque. Se ha cambiado algo, y las 

                                                 
 



 13

dudas acerca del giro hacia las defensas culturales son motivadas en parte por interés de 

preservar los avances recientes. Otro aspecto es que  esgrimir defensas culturales como 

argumentos para cometer delitos, puede traer una mirada negativa a la cultura. 

 Pero lo más importante es que al no proteger a las mujeres y a los niños de 

minorías culturales, de la agresión, de la violencia de hombres y algunas veces de la 

violencia maternal, se están violando los derechos individuales del más débil mediante 

la defensa cultural23. Cuándo una mujer originaria de sociedades patriarcales viene a 

Estados Unidos o en algunos casos a otros países occidentales liberales, ¿por qué 

debería ella estar menos protegida de la violencia masculina que las otras mujeres?  

Muchas mujeres de minorías culturales se han quejado de esta doble moral aplicada en 

beneficio de sus agresores24. 

 

 

DEFENSA  LIBERAL 

 A pesar de la evidencia de las prácticas culturales que controlan y subordinan a 

las mujeres, ninguno de los defensores de los derechos de grupos o minorías culturales, 

ha encarado de manera adecuada los conflictos entre género y cultura o los conflictos 

entre el feminismo y el multiculturalismo. El tratamiento del tema por parte de Will 

Kymlicka es representativo. 

 Los argumentos de Kymlicka están fundamentados en los derechos de los 

individuos y limitan los privilegios y la protección a grupos culturales que son 

internamente liberales.  Siguiendo a John Rawls, Kymlicka enfatiza la importancia del 

propio respeto en la vida de una persona.  El argumenta que ser miembro de una “segura 

y rica estructura” con su propia lengua e historia, es esencial para el desarrollo, el 

respeto y la capacidad de las personas en su propio contexto para tomar sus propias 

decisiones. Las minorías culturales necesitan derechos especiales porque están 

amenazadas con peligro de extinción, y la extinción cultural va a socavar  el auto – 

respeto y la libertad de sus miembros de grupo. Los derechos especiales, en breve, 

igualan las minorías con las mayorías. 

                                                 
23. Ver Coleman , “Individualizando Justicia Mediante el Multiculturalismo” : El Dilema Liberal, Revista Leyes Colombia 

96, 5 (1996): 1093 – 1167 

24. Ver por ej, Nilda Rimonte, “Una Cuestión de Cultura: Aprobación de Violencia Contra Mujeres en las comunidades 

de Pacífico – Asiático y la Defensa Cultural”, Revista de Stanford. Leyes 43 (1991) 1311 - 26 

 



 14

 El valor de la libertad es fundamental en Kymlicka.  Como resultado, excepto en 

circunstancias excepcionales de vulnerabilidad cultural, el grupo que reclama derechos 

especiales debe gobernarse reconociendo las libertades básicas de sus propios 

participantes, no estableciendo restricciones internas dentro de ellos, ni discriminando 

con base en el sexo, la raza o la preferencia sexual.26.Este requisito es muy importante 

para una justificación liberal de los derechos de grupo, porque una cultura“cerrada” o  

discriminatoria no puede proveer el contexto para el desarrollo individual que el 

liberalismo exige y porque los derechos colectivos pueden conducir a subculturas de 

opresión dentro de las sociedades liberales.  Como dice Kymlicka: “Impedir a la gente 

que la gente cuestione sus roles heredados, puede condenarlos a vivir vidas insatisfechas 

y opresivas” 27. 

 

 

 

 

 

 Como Kymlicka reconoce, el requerimiento de reglas internas del liberalismo 

cancela la justificación de derechos de grupo para los “muchos fundamentalistas de 

todas las corrientes políticas y religiosas que piensan que la mejor comunidad es aquella 

en la cual todas las prácticas religiosas sociales y estéticas queden abolidas, menos las 

de ellos”. Porque la promoción y el apoyo a estas culturas desvalorizan “la misma razón 

que tenemos para interesarnos por las minorías culturales—la de que ellas permitan que 

se tomen decisiones individuales significativas”28 .Pero los ejemplos citados 

anteriormente sugieren que hay menos minorías culturales que reclaman sus derechos 

de grupos en el contexto de las justificaciones liberales de lo que Kymlicka piensa.  A 

pesar que no impongan sus prácticas y creencias en otros, y aunque parezca que se 

respetan los derechos y libertades de las mujeres y niñas, muchas minorías culturales, 

sobre todo en la esfera privada, no los tratan con el mismo cuidado y respeto con los 

que son tratados los hombres y niños y no se les otorga la misma libertad.  La 

                                                 
25. Kymlicka, Liberalismo, Comunidad y Cultura,  p. 165 

26. Ibid, pp. 168 - 72 ,  195 – 98 

27. Kymlicka, Ciudadanía Multicultural, p. 92 

 
28. Kymlicka, Liberalismo, Comunidad y Cultura, p.p. 171 – 72  

29. Kymlicka, Ciudadanía Multicultural, pp. 152, 165 



 15

discriminación contra la mujer y el control sobre su libertad son practicados en mayor o 

menor medida por todas las culturas, pero especialmente por las religiosas y las que 

miran al pasado, basándose en textos antiguos y tradiciones como guía para el mundo 

contemporáneo.  Algunas veces las minorías culturales más patriarcales coexisten en el 

contexto de una cultura menos patriarcal, a veces es lo contrario.  En todo caso, el grado 

en el cual cada cultura es patriarcal, y su inclinación a dejar de serlo, deben ser factores 

cruciales para juzgar las justificaciones de los grupos culturales de derechos 

diferenciados, si es que tomamos en serio la igualdad de las mujeres. 

 Claramente, Kymlicka, considera que las  culturas que discriminan abierta y 

formalmente las mujeres –denegándoles educación o el derecho del voto o a 

desempeñarse en cargos políticos- no se merecen los derechos especiales adquiridos29. 

Pero la discriminación por sexo a veces es menos abierta. En muchas culturas el control 

ejercido sobre las mujeres es ejercido en la esfera privada por la autoridad o por algunos 

de los padres reales o simbólicos,  a veces actuando a través de las mujeres ancianas de 

la cultura, o con su complicidad. En muchas culturas, donde los derechos y libertades de 

las mujeres están asegurados, la discriminación practicada contra las mujeres y niñas 

dentro del hogar, no sólo limita su capacidad de decisión sino su bienestar e inclusive 

sus vidas. 30  Y este tipo de discriminación sexual –más o menos severa- a menudo tiene 

raíces culturales muy profundas.  

 A pesar que Kymlicka con justicia opina que no se debe conceder derechos de 

grupo a los grupos minoritarios culturales que practican discriminación sexual, sus 

argumentos a favor del multiculturalismo no  toman en cuenta lo que él reconoce en 

otros textos: que la subordinación de la mujer es a menudo informal y privada, y que 

virtualmente ninguna cultura en el mundo, minoritaria y mayoritaria, pueda pasar el test 

que él propone de “ninguna discriminación sexual” en la esfera privada31 . Aquellos 

defensores de derechos culturales diferenciados, deben mirar las formas privadas  de 

discriminación privada y cultural. Ciertamente, la auto-estima y elauto-respeto 

requieren más que ser un simple miembro de una cultura. Seguramente no es suficiente 

que la cultura de una persona esté protegida, para que ella pueda cuestionar los roles 

heredados de una cultura, y  tener la capacidad de decidir acerca de la vida que se desea. 

Por lo menos tan importante como la capacidad de cuestionar nuestros roles sociales, es 
                                                 
 
30. Ver, por ej, Amartya Sen “Mas de un Millón de Mujeres Faltan” New York, Revista de Libros, 20 Diciembre 1990. 

31 Will Kymlicka, Filósofa Contemporánea Política: Una Introducción. (Oxford)  Clarendon Presse, 1990  pp. 239 - 62 

 



 16

el desarrollo del auto-respeto y la auto-estima dentro de nuestra cultura, y el hecho de si 

nuestra cultura nos obliga a desempeñar roles sociales particulares.  En la medida que la 

cultura de una muchacha sea patriarcal, en ambos aspectos su desarrollo saludable está 

en peligro. 

 

¿PARTE DE LA SOLUCIÓN? 

 No queda nada claro, entonces, desde el punto de vista feminista, si los derechos 

especiales de grupo son “parte de la solución”, o pueden agudizar el problema.  En el 

caso de una cultura minoritaria fuertemente patriarcal, que existe en medio de una 

cultura mayoritaria menos patriarcal, no se puede argumentar que para el auto-respeto y 

la auto-estima de los miembros femeninos sea importante la preservación de esa cultura.  

De hecho, ellas estarán mucho mejor si la cultura en la cual nacieron llegara a 

extinguirse (para que ellas queden integradas en la cultura circundante menos sexista), o 

preferiblemente, que se aliente a la cultura a que cambie para reforzar la igualdad de las 

mujeres –al menos en el mismo grado en que la mayoría cultural apoya ese valor. Otras 

consideraciones se deben tener en cuenta, tales como si el leguaje debe ser protegido, si 

el grupo sufre de prejuicios o de discriminación racial.  Pero esos factores tendrían que 

ser significativos para compensar el hecho de que una cultura limite la libertad de la 

mujer o mine su bienestar.  

 En los ejemplos dados, las prácticas culturales opresivas hacia la mujer pueden 

permanecer ocultas en la esfera privada o doméstica. Si el padre iraquí en el caso del 

matrimonio de las menores de edad no hubiese denunciado el secuestro de la hija, el 

hecho no hubiese sido público. Cuando el Congreso en 1996 criminalizó la 

clitoridectomía, un número de médicos objetaron que era un asunto privado que “solo 

concernía al médico, la familia y el niño”.  Puede ser necesario que las circunstancias 

sean extraordinarias para que los abusos contra las niñas y las mujeres lleguen a ser un 

asunto público, o para que el estado intervenga y las proteja. 

 Es claro que en muchos casos, las discriminaciones contra las mujeres se ejercen 

en las esferas privadas, y no llegan a la esfera pública,  que es donde las Cortes pueden 

hacer cumplir las leyes acerca de los derechos de la mujer, y donde los teóricos políticos 

pueden condenar las prácticas que violen la integridad física o mental de las mujeres. El 

establecimiento de los derechos que preservan a algunas minorías  culturales puede ir en 

contra de los intereses de las mujeres de esas culturas, aún cuando benefician a los 

hombres. 



 17

 Aquellos que plantean argumentos liberales a favor de los derechos especiales de 

grupo, deben mirar con cuidado las desigualdades dentro de esos grupos. Es 

especialmente importante considerar las desigualdades entre sexos, por ser menos 

públicas y más difícilmente discernibles. Adicionalmente, las políticas diseñadas para 

responder a  las necesidades y reclamos de las minorías culturales deben tomar en serio 

la representación adecuada de los miembros más débiles del grupo.  Porque si el 

cuidado de los derechos de minorías culturales va a ser  consistente con los 

fundamentos del liberalismo, no puede haber justificación para presuponer que los 

líderes auto-proclamados del grupo (ancianos y hombres), representan los intereses de 

todos los miembros grupo.  A menos que las mujeres y específicamente las más jóvenes 

(ya que las mayores son obligadas a hacer cumplir las desigualdades de género) estén 

representadas en las negociaciones sobre los derechos de grupo, sus intereses pueden 

verse perjudicados, en vez de ser promovidos, sus garantías al ser otorgados estos 

derechos. 
32. New York Times, 12 Octubre de 1996, AC. Puntos similares fueron expresados en la radio Pública Nacional. 

 

 

 

 

 




