
MATERIAIS PRODUCIDOS

GRUPO DE TRABALLO
ELABORACIÓN DE PROXECTOS DOCUMENTAIS INTEGRADOS 
"Back to the book"

IES FERNANDO BLANCO
___________________________________________________________________

ANEXO I: ESTRUTURA BÁSICA

PROXECTO DOCUMENTAL INTEGRADO “A MORTE NA ARTE”

1.- XUSTIFICACIÓN DO PROXECTO

Preténdese a realización do proxecto documental “A Morte na arte” para coa principal  

finalidade de profundizar en diferentes aspectos curriculares e extracurriculares centrados 

no tratamento de textos de diversa índole. 

O proxecto,  de  carácter  interdisciplinar,  procura  a  interconexión e  universalización  da 

temática  elixida,  a  relación  conceptual,  a  investigación  e  a  análise  crítica  dos  textos 

traballados.

A filosofía do proxecto pretende, sen desbotar o acceso informacional a través das novas 

tecnoloxías da comunicación e información,  abordar a selección, comprensión, análise e 

crítica  dos  textos  referenciados  dende  os  fondos  documentais  da  biblioteca,  unha 

estratexia de aprendizaxe que demos en chamar Back to the book.

A elección  do  método  de  traballo  ao  redor  da  abordaxe  plena  dos  textos,  parte  da 

tradicional detección de eivas no alumnado referidas á expresión e comprensión. Defectos 

que se agudizan cando se traballa un tipo determinado de texto. Non se elaboran guións 

previos, non se planifica, non se procura un rexistro formal. Téndese a reproducir teoría 

sen elaborar, non se asimilan ao discurso os conceptos aprendidos, o que imposibilita a 

creación dun discurso propio.

Estas  carencias  acentúan  os  problemas  de  abstracción,  o  que  leva  á  reprodución 

mecánica de tópicos e non se reflexiona sobre a utilidade do propio texto.

No relativo ao método de traballo existen dificultades  en delimitar o obxecto de estudo, 



non existen estratexias adecuadas para acometer a investigación. Non se respectan as 

autorías das fontes e hai grandes carencias na súa procura e selección. Así mesmo non 

existen hábitos de referencia e citación de fontes.

2.- OBXECTIVOS XERAIS

  Tendo en conta o dito anteriormente, o PDI deberá basicamente abranguer os seguintes 

obxectivos centrais:

– Fortalecer estratexias de estudo, comprensión e investigación.

– Mellorar a expresión oral e escrita.

– Seleccionar a información adecuada.

– Citar e referenciar fontes.

– Valorar o traballo colaborativo.

– Reflexionar sobre a utilidade dos textos producidos.

– Planificar o traballo individual e en grupo.

– Relacionar conceptos adquiridos.

3.- CONTIDOS E ACTIVIDADES

Dende a óptica interdisciplinar e transversal na que debe inserirse todo PDI, o traballo 

proposto  incidirá  por  unha  banda   nos  contidos curriculares  propios  de  cada materia 

participante no proxecto (Lingua galega, Lingua Castelá e Filosofía) mais tamén, e de 

xeito  ineludible,  se  abordarán  contidos  propios  da  historia,  antropoloxía,  literatura 

universal, cultura clásica, etc.

No tocante ás materias integrantes no proxecto, os contidos propios relacionados xirarán 

en torno á visión da morte no percurso histórico da filosofía e da literatura (anexoII). Os 

contidos  e  actividades  deberán  ser  desglosados  por  trimestres  na  programación  do 

proxecto a inicios do curso próximo, pero entre outros destacarían:

• O comentario de textos literarios.  

• O comentario de textos filosóficos.

• A representación estética da morte.

• A morte como tópico literario.



• O sagrado e a morte. Pensar a morte.

• O motivo da morte na literatura española, galega e univeral.

4.- SECUENCIACIÓN, TEMPORALIZACIÓN E GRUPOS.

O proxecto vai dirixido ao alumnado de 1º e 2º de bacharelato. Comezará o próximo curso 

e participarán activamente catro profesores, dous por curso. As áreas de competencia 

serán a Lingua Galega e Literatura, Lingua e Literatura Castelá e Filosofía.

Adicaránselle ao proxecto dúas horas semanais,  unha por área. O espazo de traballo 

prioritario será a biblioteca.

Contémplase  unha  fase  teórica  inicial  (1º  trimestre)  na  que  se  traballarán  nas  áreas 

lingüísticas e literarias os aspectos técnicos e formais do comentario de textos. Dende a 

materia de Filosofía, preténdese a transmisión conceptual inicial que enmarque o traballo 

posterior.

Nos dous trimestres seguintes, comezará a fase práctica, na que de maneira individual e 

grupal,  o  alumnado  traballará  ao  redor  duns  determinados  textos  previamente 

seleccionados.  Son  textos  significativos  (anexo  II)  que  se  deben  analizar,  comentar,  

extractar, relacionar, e por último antologar. 

O proxecto prevé a realización dun traballo final: a edición e publicación e formato libro, 

dunha antoloxía de textos anotados e comentados. 

5.- PROCESOS DE AVALIACIÓN

O plantexamento  xeral  da  avaliación,  que será  obxectivado en diferentes  rúbricas  na 

programación do proxecto, seguirá os seguintes criterios xerais: 

 

1. Corrección: para que unha actividade sexa correcta, teñen que darse unha serie de

condicións:

· Adecuación: a actividade ocúpase do asunto que se pregunta e non outro

calquera.

· Coherencia: na argumentación non hai contradiccións.

· Claridade: as explicacións son facilmente intelixibles (non son "escuras").

· Distinción: os conceptos empregados están definidos (non son "confusos").



2. Completude: significa que a actividade é desenvolvida esgotando, na medida do

posible, o asunto do que trata. A completude maniféstase no emprego de tódolos

conceptos relacionados co asunto.

3. Boa presentación: significa que o resultado final da actividade ten calidade

estilística. A boa presentación maniféstase no coidado do material impreso, da

ortografía e a dicción.

4. Autonomía: significa que a actividade é realizada por un mesmo. A autonomía

maniféstase no uso dunha linguaxe propia, na reflexión sincera e no emprego de

exemplos orixinais.

5. Adicación: significa que o alumno tentou superar as súas dificultades sen

escatimar tempo e esforzo para que o resultado sexa satisfactorio.

6. Pertinencia: significa que as intervencións van dirixidas a realizar as actividades e

non a obstaculizalas.

7. Respecto: significa que a palabra dos outros compañeiros e do profesor é

escoitada de forma activa, e que a súa postura é valorada.

8. Colaboración: significa que nas actividades de grupo o resultado colectivo prima

sobre as inclinacións individuais.

9. Puntualidade: significa que se respectan os tempos establecidaos para as

actividades. A puntualidade maniféstase na asistencia ás aulas, no remate das

actividades e na entrega dos traballos.



Anexo II

 

ENTRE A MORTE E A ARTE. APRENDER A PENSAR TRAXICAMENTE

 

 

 

1

CONCEPCIÓN ANTROPOLÓXICA DA ARTE COMO SÍMBOLO

 

Hai filosofía porque hai ideas e hai ideas porque articulamos signos. Elabóranse 

símbolos incluso antes de emitir sons, e en todo caso, antes de pronunciar palabras.  A 

interacción  do  home co mundo está  mediada  por  un  proceso lento  e  complicado de 

pensamento identificado por Cassirer como sistema simbólico.

O  sistema  simbólico  parece  ser  a  marca  distintiva  do  ser  humano,  observa 

Cassirer, en tanto que, grazas a aquel, o círculo funcional deste ampliouse cuantitativa e 

cualitativamente.  A  inmediatez  das  súas  reaccións  ante  os  estímulos  do  medio  foi  

substituída pola interpretación de formas lingüísticas, imaxes artísticas,  símbolos míticos 

ou  ritos relixiosos,  de tal  sorte que non pode ver ou coñecer nada senón a través da 

interposición deste medio artificial. É coma se a realidade física retrocedese na medida 

que avanza a actividade simbólica.

O home non pode escapar do seu propio logro, non lle queda máis remedio que 

adoptar as condicións da súa propia vida; xa non vive soamente nun puro universo físico 

senón nun  universo simbólico.  A  linguaxe,  o  mito,  a  arte e a  relixión constitúen partes 

deste  universo,  forman  os  diversos  fíos  que  tecen  a  rede  simbólica,  a  urdimbre 

complicada da experiencia humana.

Segundo  U.  Eco,  o  ser  humano  apártase  da  percepción  bruta;  e  coa  súa 

propensión a crear símbolos, transforma inconscientemente os obxectos ou formas en 

símbolos  que  logo  expresa  a  través  das  súas  manifestacións  relixiosas ou  das  súas 

expresións  estéticas.  Sen  o  simbolismo  -afirma  Cassirer-  a  vida  do  home  estaría 

confinada  dentro  dos  límites  das  súas  necesidades  biolóxicas  e  dos  seus  intereses 

prácticos; sen acceso ao mundo ideal que se lle abre, desde lados diferentes, coa relixión, 



a filosofía, a ciencia e a arte.

Gadamer: a arte como símbolo

Ao abordar o simbolismo na arte,  Gadamer remítenos ao significado orixinal do 

término símbolo: «tablilla do recordo», referíndose a aquel anaco de tablilla que -logo de 

ser dividida en dous partes- o anfitrión obsequiáballe ao seu hóspede a fin de recoñecerse 

co paso dos anos mediante a unión das súas pezas. Dita tablilla era denominada tessera 

hospitalis,  ou  testemuña  da  hospitalidade,  e  constitúe  para  o  autor  unha  sorte  de 

pasaporte  na  época  antiga  en  virtude  de  que  propicia  o  recoñecemento  de  vellas 

amizades. “A tessera hospitalis é un resto dunha vida vivida noutro tempo, e testemuña 

coa súa existencia aquilo ao que se refire, é dicir, deixa que o pasado vólvase presente e 

recoñézase como válido.”

No Banquete de Platón atopa Gadamer outra referencia ao significativo da arte, en 

tanto que rescata a historia de Aristófanes sobre a esencia do amor; segundo a cal os 

seres  humanos  eran  inicialmente  esféricos  e  existían  tres  sexos  en  dúas  metades: 

masculino-masculino,  feminino-feminino  e  andróxino,  pero  debido  ao  seu  mal 

comportamento  foron  separados  en  dous  partes  para  debilitarlos  e  cada  unha  delas 

independizouse  como  un  ser  vivo  completo  que  iría  sempre  en  busca  da  seu 

complemento. De maneira que o home é e será -segundo esta historia- un fragmento de 

algo, unha referencia doutra parte que non é evidente ante os nosos ollos.

“Dende fai tanto tempo, pois, é o amor dos uns aos outros innato entre os homes e 

restaurador  da  antiga  natureza,  que intenta  facer  un  só  de dous e  sanar  a  natureza 

humana. Xa que logo cada un de nós é un símbolo de home, ao quedar seccionado en 

dous dun só, como os lenguados. Por esta razón, precisamente cada un está buscando o 

seu propio símbolo.” Gadamer transfire a mensaxe deste mito de “encontro de almas e de 

afinidades electivas” á experiencia do belo na arte, implicando que o significado da obra 

de arte remite a “algo que non está de modo inmediato na visión comprensible como tal.� 

Para Gadamer, a obra de arte non é un mero portador de sentido e non só remite a algo,  

senón que nela está propiamente aquilo ao que remite. O simbólico non só nos leva ao 

significado, senón que o fai estar presente, representándoo.

 

O simbolismo da arte: representación e mímesis

Cassirer  afirma que para  abordar  a  arte  como símbolo  é  necesario  considerar 

tamén á linguaxe, en tanto que ambos oscilan constantemente entre a obxectividade e a 



subxectividade na interpretación da realidade. Por iso, ningunha teoría da linguaxe ou da 

arte poida, ao seu xuízo, esquecer ou suprimir  un destes contrarios, aínda que poida 

inclinarse cara a un ou outro. “A linguaxe e a arte son subsumidos baixo un título común, 

a categoría de imitación, e a súa función principal é mimética; a linguaxe orixínase nunha 

imitación de sons e a arte nunha imitación de cousas exteriores.” 

Seguindo as ideas de Aristóteles na súa Poética, Cassirer atopa na imitación “un 

instinto  fundamental,  un  feito  irreductible  da  natureza  humana”  pois,  valéndose  da 

mesma, o ser  humano é capaz de aprender  desde a súa infancia.  Valora ademais á 

imitación como unha infinita fonte de pracer, en especial si se considera que aínda os 

obxectos e as accións menos agradables resultan favorecidos nas representacións máis 

realistas dos mesmos. Vale como exemplo citar a magnifica representación de  Arturo 
Michelena na morte de Sucre en 1830 no bosque de Berruecos. Trátase da crúa, pero 

poética expresión do breve instante que segue ao asasinato do prócer, quen xace no 

chan, inerte, alleo á estrepitosa fuxida do seu cabalo aterrado polo ocorrido e pola pesada 

presenza do asasino aínda oculto coa súa arma fumeante. O primeiro encontro con esta 

escena rescatada da historia venezolana suscita un sentimento sobrecolledor, que pese á 

súa intensidade, probablemente estaría lonxe de parecerse á reacción que espertaría en 

nós o ser testemuñas dunha morte violenta.  En suma, a arte sublima a realidade ao 

imitala, deténdoa indefinidamente no espazo e o tempo.

“En toda obra de arte  hai  algo así  como  mimesis,  imitatio”,  afirma Gadamer,  e 

aclara  que  neste  caso  particularmente,  mimesis non  se  refire  á  imitación  de  algo 

previamente coñecido, senón de levar algo á súa representación, de maneira que estea 

presente aí na súa plenitude sensible. “A representación simbólica que a arte realiza non 

precisa  de  ningunha  dependencia  determinada  de  cousas  previamente  dadas”.  As 

representacións materializadas a través da arte non sempre están «referidas a» e é nisto 

que  Gadamer  atopa  o  carácter  especial  da  arte:  móvenos  a  demorarnos  no  re-

coñecemento do representado.

Cassirer coincide con Gadamer en que a arte, do mesmo xeito que outras formas 

simbólicas, non é a mera reprodución dunha realidade acabada. Pola contra, constitúe 

unha das vías conducentes a unha visión obxectiva das cousas e da vida humana; non se 

trata dunha mera imitación senón dun descubrimento da realidade. “A pintura que tende a 

crear  o  seu  propio  universo,  convértese  na  mediación  capaz  de  abrirlle  o  real  á 

conciencia”

A arte revela aos nosos sentidos calidades da cotidianidade que adoitamos deixar 



pasar desapercibidas. Miramos poucos obxectos con maior frecuencia que o noso reloxo, 

sen  decatarnos  sequera  das  súas  características  formais;  ata  que  -hipotéticamente- 

impóñennos a tarefa de debuxalo de memoria; a imposibilidad de recordar polo menos a 

esencia do mecanismo do seu deseño particular colocaríanos en evidencia: miramos a 

diario o mundo que nos rodea sen velo. As porcións de realidade que a arte extrae non 

son,  con  todo,  ofrecidas  a  un  espectador  pasivo;  pola  contra,  segundo  a  opinión  de 

Gadamer, a arte esixe sempre un traballo propio de construción, ben sexa na forma dunha 

familiar tradición figurativa, ou ben na abstracción, desprendida de tradición e que tan 

estraña pode resultar.

A independencia da arte  como parte  da rede simbólica sostida por  Gadamer é 

compartida por Cassirer, para quen a arte -do mesmo xeito que a linguaxe, o mito e a 

relixión- “non é a mera reprodución dunha realidade acabada, dada. Constitúe unha das 

vías que nos conducen a unha visión obxectiva das cousas e da vida humana. Non é 

unha imitación senón un descubrimento da realidade.”

 

Selección de textos:

CIORÁN, E.; Adiós a la filosofía y otros textos, “Variaciones sobre la muerte”)

CRITCHLEY, S.; El libro de los filósofos muertos, “Aprender a morir”

ONFRAY, M.; Antimanual de filosofía, (pp. 262-267)

SAVATER, F.; Las preguntas de la vida, Cap. I

VERDÚ, V.; El estilo del mundo,(6. La muerte)

 



 

2

MITO, MORTE, RELIXIÓN E MISTERIO

 

O mito 

O  mito  é  a  expresión  cultural  dunha  sociedade  predominantemente  oral,  sen 

tradición escrita. É unha historia que relata a fundación da sociedade e a fundación do 

mundo, e mediante a que o grupo humano se reúne consigo mesmo, se comunica co seu 

ser e co ser. Ó relatar o mito, a sociedade revela ós seus iniciados na lei, é dicir, nas  

razóns  da  conducta  social  establecida,  expresada  non  coma  respostas  a  posibles 

preguntas dos individuos, senón como respostas dadas de antemán para pechar o paso a 

calqueira pregunta, para impedir a priori,  con solucións das que non é nin política nin 

psicolóxicamente  lícito  dubidar,  a  aparición  do vacío  creado  por  un  problema que  se 

presentase separado da súa solución. 

O rasgo máis sobresaínte do relato mítico é que contén nun só acto a interrogación e a  

explicación, a pregunta e a resposta: o mito revela a existencia dun enigma ó mesmo 

tempo que narra a súa solución: resposta sen pregunta, solución sen problema; xa que,  

en efecto, ‘pregunta’ e ‘problema’ evocan simultaneamente un vacío, unha fenda ou grieta 

na que podería instalarse a apertura do non-saber  que impulsa o movemento cara a 

verdade característico da razón.

            A historia que o mito conta é sempre a historia dunha ruptura cosmolóxica e tamén 

ontolóxica: narra como, no momento prístino da orixe do cosmos, se produxo a diferencia 

no ser e este se separou de sí mesmo: o masculino e o fiminino, o crú e o cocido, os 

deuses e os mortais, os homes e as bestas, a noite e o día, o mel e as cinzas…aquilo que 

era orixinariamente só un partiuse en dous.  Neste  sentido,  o  mito  é a conciencia da 

diferencia,  o  coñecemento  da escisión.  Esa escisión  orixinaria  é o  camiño que o ser 

tomou para facerse perceptible aos homes, o devir sensible do ser. Pola fenda aberta no 

corazón do ser, dende que o mundo comezou, pasa o tempo; o orificio creado no cosmos 

separa dúas orillas, e entre elas discurre o cauce do tempo. Por iso o mito é tamén a orixe 

dos tempos, e non conta unha historia procedente do pasado, incluso do pasado remoto,  

senón máis ben a historia dun non-tempo, dun evento que non está no curso do tempo, 

que xamais sucediu porque non tivo antecedentes, un tempo que está antes do pasado 

(ante-pasado) e que, polo tanto, é literalmente anterior ó tempo. Orixinariamente mítico.



            Deste xeito, o relato conta a diferencia entre ese non-tempo antepasado no que 

todo –o masculino e o fiminino, o día e a noite- estaba xunto –era UN-, es este tempo 

presente no que o ser se volveu sensible –MÚLTIPLE/outro- gracias ás diferencias que o 

separan de sí mesmo. O mito lembra unha e outra vez nos ritos que hai escisión, que o  

ser está ausente de sí mesmo e, por tanto, a sociedade está en perigo de perder a súa lei, 

o fio segredo que a pon en contacto co seu principio, cos seus ancestros fundamentais.

 

O pensamento mítico. Homero e Hesíodo

Aínda que no fundamento mesmo das sociedades sen tradición escrita se instale este 

saber misterioso e premonitorio da diferencia, tales sociedades pénsanse a sí mesmas 

como grupos sen fisuras, non escindidos, e isto porque toda a súa organización social é 

un combate encarnizado contra a diferencia, contra a manifestación da diferencia, e a 

morte é a negación absoluta, a diferencia por antonomasia. A loita contra a diferencia 

adopta múltiples rostros: a continuidade recuberta polo mito que fai imposible trazar as 

fronteiras entre o relixioso-sagrado, o político-profano e o físico-natural: a natureza é un 

arsenal máxico de signos sagrados, está poboada por deuses e espíritus míticos; e tales 

signos son instrumentos de poder social e político para quen posúe o segredo do seu uso. 

O  mito,  que  conta  a  diferencia,  serve  tamén para  a  repetición,  para  soldar  as  dúas 

metades do ser e restituir a unidade perdida do mesmo. Isto ocorre cada vez que o mito é 

contado: un mito só sobrevive gracias ós ritos que o actualizan periodicamente, un relato 

non morre mentres é repetido. Cada ocasión na que se volve a contar a (mesma) historia,  

cada vez que o mito se repite –repetir é volver a pedir, invocar, evocar, solicitar, recordar e 

chamar o ausente á presencia-, a sociedade fúndese con aquilo que, tanto no sentido 

xerárquico como no cronolóxico, é o seu principio. A sociedade é insensible ó paso do 

tempo porque é insensible á diferencia.  O tempo oral  non pasa; volve.  E volve como 

sendo sempre o mesmo, pois o mesmo mito se conta en cada rito, e o que se celebra nel 

non é senón o seu eterno retorno, o eterno retorno do mesmo.

            O tempo que pasa polo oco aberto na natureza é circular no seu curso, como o río 

Océanos segundo Hesíodo: cada nova volta na roda do tempo non é un paso adiante na 

dirección do olvido e o alonxamento da orixe; pola contra, o tempo antepasado da non-

diferencia, o todo-un pre-cósmico, conservado no mito, volve en cada volta –en cada rito-  

e é sempre o mesmo. De aí que sexa tan importante a función da memoria -mnemosine-: 

o ancián recitador declama o relato ancestral  nun monólogo respetuoso; non fai  outra 

cousa que encher a fenda aberta no ser polo inicio dos tempos, a fundación do mundo e 



da sociedade, a inscripción da lei; as súas palabras non teñen máis fin que o de exorcizar 

a aparición da diferencia. Si o exorcismo é sempre monolóxico é porque o diálogo está aí 

prohibido: non hai preguntas.

A relixión

            Poderiamos dicir  que esa inminencia do enigma, esa necesidade imperiosa de 

estabilidade, previsión, orde e seguridade fronte ó Outro, fronte á negación, á morte, etc;  

encontra a súa máis antiga formulación na relixión antiga que dou lugar aos mitos no 

sentido que acabamos de ver. Trátase do recoñecemento de que máis alá de todas as 

capacidades  de  dominio  que  o  ser  humano  posúe  (lóxico,  lingüístico,  conceptual, 

tecnolóxico)  máis  alá  de  todo  o  campo  do  condicionado,  exténdese  un  poder 

absolutamente  indomable,  inalcanzable,  que  debe  terse  por  incondicional.  Ese  poder 

inasible recibe diversos nomes: mana, brahman, pai ou, coma na antiga relixión grega, 

destino. É dicir, unha potencia trascendente ao mundo e á linguaxe que pode ter unha 

relación  activa  co  home.  Ese  poder,  ademáis,  sempre  se  presenta  como  misterio  e 

revélase e vélase a través de símbolos.

Caracteres fundamentais do elemento relixioso

Trascendencia, santo, tremendo e fascinante, numinoso, sagrado…

 

Morte e sentido da existencia humana

            De entre todos os misterios e enigmas que se lle dan ao ser humano, quizáis sexa 

a  morte,  a  “morte  como negación absoluta”,  o  elemento  que máis  preguntas  e  máis  

pluralidade de respostas  provocou ao longo da historia.  A posibilidade do vacío sitúa 

irremediablemente ao ser humano na súa radical apertura e desorientación: na finitude. 

Esta situación de “caída” preséntalle a vida ao ser humano como unha tarefa, como unha 

necesidade de proxección cara o ben,  cara a esperanza,  cara o sentido; dede a que  

cobraría significación a súa marcha individual e colectiva no ámbito do inmanente. 

            A morte sería a chamada á autorrealización, a poñerse en camiño dende esa 

apertura constitutiva cara os confíns da existencia, cara o límite ou morte como horizonte. 

Xa que a morte significa o peche do horizonte temporal empírico. Martin Heidegger dirá 

do ser humano que é un “ser-para-a-morte”, no sentido de que esta é a posibilidade que 

será seguro cumplida: pero ata ese intre, fica nunha permanente inconclusión, un resto de 

“poder  ser”.  Será  neste  tempo  de  inconclusión,  neste  “tempo  que  resta”  onde  o  ser 

humano desplegará todo o seu potencial simbólico na busca do sentido. E aquí é onde o  



arte  se  nos  presenta  como  unha  das  manifestacións  máis  poderosas  desa  tarefa 

inacabada.

(PARÁGRAFO 50 DE Ser y tiempo…)

Actitudes ante a morte

a)      Morte eludida: eludir a preocupación.

b)      Morte negada: quitar gravidade. Só é unha pasaxe, unha apariencia.

c)      Morte  apropiada:  apropiación  no  sentido  de Heidegger  (como feito,  como cuidado, 

como anticipación), ou no de R. M. Rilke (incorporala á vida) ou Nietzsche ou Bataille ou 

Artaud, é dicir, como afirmación do siniestro, do sufrimento, do erotismo, etc… 

d)      Morte buscada: no sentido da pulsión tanática freudiana

e)      Morte absurda: no sentido de nada, de exterioridade absoluta ou azar (Sartre, Camus)

 

 

Selección de textos:

ELIADE, M.; Mito y realidad, “El tiempo puede ser dominado”, (“Mitología de la memoria y 

el olvido” –Sueño y Muerte).

HEIDEGGER, M.; Ser y tiempo (selección del &50)



3

A TRAXEDIA GREGA COMO CASO PARADIGMÁTICO DE

RELACIÓN ARTÍSTICA COA MORTE

 

¿Por qué o arte grego e, en particular, a traxedia foi e segue a ser, 

máis alá das condicións históricas, pauta e modelo indiscutido?

 

 

 

p. 128 y ss. De TRÍAS, E.; Lo bello y lo siniestro

 

FREUD-ARISTÓTELES – CATARSIS

FREUD – EDIPO

DEFINICIÓN DE TRAGEDIA : ELEOS, FOBOS, MÍMESIS

LO SINIESTRO EN EL HÉROE

KANT Y LA ANALÍTICA DE LO SUBLIME

AMBIVALENCIA EMOCIONAL ANTE LA VIVENCIA AMENAZADORA DEL OBJETO

CATARSIS

 

Selección de textos:

 

FREUD, S.;  Más allá del principio de placer (en. P.167, Sloterdijk) + libro en la biblio,  

seleccionar

NIETZSCHE, F.; El nacimiento de la tragedia, &1, …

 



ANEXO III

 

A REPRESENTACIÓN ESTÉTICA DA MORTE. TEMÁTICAS, TÓPICOS E 

TEXTOS LITERARIOS

 a) LITERATURA GALEGA

 

•            LITERATURA POPULAR

 

-      A morte na cultura popular galega. 

-      A santa compaña e outros motivos. 

-      A morte na literatura oral de tipo popular. Cantigas, contos, lendas, refráns ...

-      Textos de carácter antropolóxico. Marcial Gondar.

 

 

 

•            LITERATURA MEDIEVAL, SÉCULOS ESCUROS:

 

-Tópicos literarios: a morte igualadora, ubi sunt (cfr. "carpe diem")

-O pranto na literatura popular e na literatura culta (Idade Media, Séculos Escuros (poesía 

barroca)  e  Literatura  contemporánea,  por  ex.  o  pranto  de  Os  vellos  non  deben  de 

namorarse

-O amor e a morte na cantiga de amor trobadoresca.

-A morte como sacrificio, castigo ou salvación nas cantigas relixiosas e na prosa medieval. 

A demanda do Santo Graal

-Exequias barrocas

 

•            LITERATURA CONTEMPORÁNEA



 

-A morte  na  poesía  de  Rosalía.  A alegoría  do  suicidio.  A morte  liberadora.  Morte  e 

evocación de Deus. 

-Os textos de morte-homenaxe en Manuel Curros.

-Castelao. No caso de Un ollo de vidro, pode establecerse unha relación coas danzas da 

morte da Idade Media (música de Camille Saint-Säens, "Danse macabre" (1874) e na 

pintura representacións da mesma como as xilografías con debuxos de Hans Holbein o 

Novo, publicadas nun libro en Lyon en 1538). Relacións coa peste negra e coa fugacidade 

da vida. A perspectiva humorística.  

-Os  narradores  da  tradición  contística.  A relación  coas  lendas  populares  e  a  visión 

antropolóxica da morte. (Fole, Dieste, A. Fole…)

-A volta  ao  tratamento  tráxico.  O  incerto  señor  don  Hamlet,  príncipe  de  Dinamarca 

(Cunqueiro)

-A guerra civil. As poéticas do medo. Luis Pimentel.

-O ensaio da época Galaxia. A filosofía da saudade.

-A morte na Nova Narrativa galega. A perspectiva existencialista e a morte absurda. 

-A literatura máis recente. As mortes presentidas. Lois Pereiro. Eusebio Lorenzo Baleirón.

-Morte e vida en O lapis do carpinteiro de M. Rivas.

b) LITERATURA CASTELÁ E UNIVERSAL (TÓPICOS LITERARIOS)

- AMOR POST MORTEM

Francisco de Quevedo, “Amor constante más allá de la muerte”.

Propercio, Elexías I, XIX.

- CARPE DIEM / COLLIGE VIRGO ROSAS

Horacio, Odas I, 11.

Ausonio, "Collige, virgo, rosas".



Pierre de Ronsard, "Quand vous serez bien veille".

Luis Alberto de Cuenca, "Niña, arranca las rosas".

Luis de Góngora, "Mientras por competir con tu cabello".

Luis Cernuda, "Los espinos".

Pablo Neruda, "Cuando estés vieja".

- TEMPUS FUGIT

Virgilio, Xeórxicas III, 284.

- MEMENTO MORI

Federico García Lorca,  "Memento".

César Vallejo, "Piedra negra sobre piedra blanca".

- OMNIA MORS AEQUAT

Danza general de la muerte.

Horacio, Carmina I, 4, 13-14.

- QUOTIDIE MORIMUR

Francisco de Quevedo, "Ah, de la vida..."

- UBI SUNT?

Jorge Manrique, Coplas a la muerte de su padre.

Fernando de Rojas, La Celestina (planto de Pleberio).

François Villon, “Ballade des dames du temps jadis”.

- SOMNIUM IMAGO MORTIS

William Shakespeare, Hamlet.



- INMORTALIDADE

Jorge Luis Borges, "El inmortal".

Mary Shelley, Frankenstein.

- MORTE DESEXADA

Comendador Escrivá, “Ven muerte tan escondida”.

Santa Teresa de Jesús, “Vivo sin vivir en mí”.

- MORTE ANUNCIADA

Lope de Vega, El caballero de Olmedo.

Gabriel García Márquez, Crónica de una muerte anunciada.

Traxedia grega.



ANEXO IV

PROXECTO DE CREACIÓN ARTÍSTICA e ENSAIOS DE ÉTICA E 

FILOSOFÍA DO DEREITO (bilingüe)

Inclúense neste  anexo,  traballos  realizados por  alumnas da materia  de Ética e 

Filosofía do Dereito, como mostra dun traballo por proxectos realizado na materia. 

Estes traballos foron publicados na revista da BE, Nautilus, xunto cun Proxecto de 

Creación Artística, que non incluímos aquí por motivos de espazo, ao superar os 

megas admitidos.

Suxeito, desexo e orde social

Ensaios das alumnas da materia bilingüe Ética e filosofía do dereito.

THE WAY OF LIFE. ONLY DIFFERENT PRINCIPLE…

“Prefiero equivocarme creyendo en un Dios que no existe, que equivocarme no creyendo en un Dios que existe. Porque si  
después no hay nada, evidentemente nunca lo sabré, cuando me hunda en la nada eterna; pero si hay algo, si hay Alguien,  
tendré que dar cuenta de mi actitud de rechazo.

This phrase of  Blaise Pascal in some way encompasses everything I want to express with these lines.

 1.THE INDIVIDUAL

We are born, and shortly after birth, we begin to fill in information that our unconscious picks up 
without us noticing the amount of  things that are happening around us. We played as children to live, 
to try, to seek power, to dream; ultimately playing as we kids, with interest in everything we did without  
believing in anything else (at least consciously) that our efforts and insight about what we do. No more 
worry to play.

We will grow and we will be aware of  what we are, or not so much of  who we are, but rather what 
happens around us because being aware of  what we are is very difficult to be sure of. We have never  
come to know ourselves because we care too much, as Nietzsche says, about always taking “something 
home”, bringing a memory or experiencing everything, so that we live but we fail to live fully. Returning  
to the theme, although we are not aware of  what we are or how to represent ourselves, we are aware 
than they happens around us. The conscious successions of  things that take place in our timeline force  
us to grow.

2. SOCIETY

To the same extent that we live in our line from small, there is a set of  things, beings or entities that are 
surrounding us without ceasing to let go of  our hand. Without letting us know they lead us to know 
what they knew, while our hand naivety, but penetrate naivety without right, the disturbed and shape at  
will, naivety that only a child can possess and that man can only watch to the extent that enough of  
each  self-reliance  is  created,  he  who  is  believed  so  genius  merit  award  for  its  effectiveness.  That  
ingenuity  should  remain  sacred,  forbidden  to  the  reach  of  men,  prohibited  her  hand,  hand 



inconceivable that entity of  which I speak, of  that body that shapes us as we grow in his image and  
likeness. That body is the SOCIETY.

3. THE INDIVIDUAL & SOCIETY

“Hay  hombres  cuya  conducta  es  una  mentira  continua”,  says  the  French philosopher  Baron de Holbach. 
However ,with all due respect, I am reserving the right to make my own versión of  that phrase. I would 
say, “ la conducta de los hombres es una mentira continua”, because, in my opinión, our behaviour is a fusión 
of  different individuals that make up that entity, called Society. It is a result of  mixing characteristics of  
our father, with our mother, with what our grandparents taught us, what we learn with our brothers,  
what we learn with our friends or what our teachers teach us. If  we just make a “smoothie” out of  all 
these it forms our character and conduct. That will be what then is shown in society. So our functions  
are limited to simply seeing and retaining. Our role in society is similar to a hard drive, simply have to  
capture and retain, capture and retain, capture and retain…

Society  gives  values,  traditions,  customs  and  rituals  to  the  individual.  Among  them  we  can  find 
Christianity as well as the more global, need for a God, the need praying, the need to support a power  
over the individual, and even the basic need to meet as a family on Sundays, because within “Society” I 
am including everything from the smallest household to the dominant state.

4. THE INDIVIDUAL & SOCIETY & ONE 

       4.1. THE INDIVIDUAL & SOCIETY & GOD

On the road of  life, we can never walk alone. We are uniting, clock with compass, more and more core.  
By this I mean that once subjected to society, we need to believe in something greater need created by  
ourselves, I imagine it is something that will save us in the future. This is inevitable and for centuries 
man has had the need to hold or believe in a higher being:, perfect, omnipotent and immutable. That 
being is God.

It is undeniable that there is a common belief  in a God who we've never seen, we've never played and 
do not even have proof  of  their existence. This belief  in God only remains and is supported by a 
fleeting  illusion;  illusion  which  in  turn  an  institution  continues  to  maintain  and  make  profitable 
(  something to keep in mind).  They are indeed and never better,  the Scriptures where the famous 
phrase is mentioned, “Bendito aquel que cree sin haber visto”. We keep this useless position because deep 
down we know that we have enough to face life, survival courage. The irony of  life takes us to a world,  
which is 100% materialistic and consumerist where science is becoming increasingly important and 
where  material  evidence  is  the  key  to  everything  including  the  belief  in  something  intangible, 
improbable and possibly not existent. Although let us reflect and think of  a question that I have been 
considering for some time, “ if  you do not believe in God, do you think?”. Before you answer, give him 
a few turns, as this can determine many of  our views with which we face life, in one way or other.

The State, or what is the same, the values of  men would be a possible answer to this question. This  
would be a more realistic ruler, not omnipotent, supreme or unchanging but, therefore, it can not have  
the audacity of  trying to replace God with the State.

 
5. THE INDIVIDUAL & SOCIETY & STATE

 
The State is supreme, but not a substitute for God. The state is the supreme power, but how is society  
able to recognize what the power above it is capable of ?

It is society that must recognize the power, your guide or command because you have to consider that  
the state is not society. The company chooses who directs theory but in practice it is not. Once this  
guide is chosen, the state should get out of  this society to legislate. As Jean Bodin sovereignty claims as  



defining the separate law, the state law was beyond him. The sovereignty must get away from itself  to  
legislate and direct itself.

This should not be unknown as in society, the individual himself  must be sovereign of  himself, that is,  
it is the individual himself  who must leave himself, look in the mirror, as if  it were another person and  
criticize and analyze from an objective point of  view.

The individual within a society and in turn within a state, should exercise the same role played by 
society as a whole, but despite the redundancy, individually.

We are a reflection, a fleeting and futile flash of  what the society in which we live now, is, represents or  
may become.

 

Yolanda Lagoa Carlín

 

THE EXISTENTIAL PROBLEMS OF MAN

Each day shows that despite all man´s vietnes: intelligence, strength, the will of  every man is useless to  
us  if  we are  not  part  of  a  society.  In  society  man put  in  common with his  peers,  talks,  express,  
competes…lives.

We are all part of  a State, but from the point of  view of  Nietzsche in a society of  equals there are three 
different types of  people that if  we take a look around us, we will identify quickly.

When we talk about the good, conformist, obedient person, we refer to the “camel” of  Nietzsche; that  
person who supports the load and weight of  life on his hump, which goes on however much it costs 
him looking down and nodding submissively.

Then  there  is  the  “lion”:  a  swirl  of  strength,  power,  courage,  wild  inconformism,  which  attacks  
anything that it does not accept or understand.

Two  extremes,  two  opposites,  the  two  poles  of  the  same  magnet….  and  then  perfection,  which 
according  to  Nietzsche  is  in  the  “child”  and that  is  the  one  way  that  we  can  never  really  reach  
unattainable because the child is characterized by overcoming all guilt, repentance; to walk and move 
without any kind of  nonconformity or fear.

But, is there a possibility of  change?

If  you think about it, the truth is that maybe at some point the camel lift up the view full of  strength 
and passion or at Lin of  Nietzsche flood fear and dread for a moment.

The  reality  is  that  the  man  does  not  think  in  a  linear  way,  and  if  philosophy  is  sometimes  so 
complicated, it is because, especially at our age, the only things that remain in us are change, haste, fear  
and danger, and we find it impossible to act accordingly to our thought due to the fact that we know 
what we think; because the question is no longer if  the right hand does not know what the left hand 
does, but rather if  the right itself  knows what he should do.

Every man, every person gets up in the morning because he/she believes in something, because he/she 
relies. So think of  anything served them to the Nihilism say they do not believe in God because they 
put on his back a heavy weight, too heavy, seeking to become owermen but he turned into reality, even  
a being much more limited than before, since according to Nietzsche, contemporary philosophy is just 
a cheap copy of  the true and pure, that was classic.

And with the passage the years, our society acclaims have changed and evolved, but really we flat on the  



ground on the same site, where we change God to ma, but what is produced is that even if  we stop 
believing in ourselves in spite of  say that we don´t need anyone higher to survive (but if  you think 
about it and look at the work of  Nietzsche observed that somehow thinks that maybe this is a mistake  
to belittling the man and in his book “Good and Evil”, “good and bad” says he believes in every man a  
huge brave, animal proud is hidden , you can leave at any time).

This distrust, born feelings as resentment, aggression, guilt...

But… why do we feel guilt?

Guilt is a common sentient in man. Man feels guilt about something wrong, about the consequences of  
being irresponsible, guilt about promising something and failing… because as Nietzsche says man is an 
animal which may “make promises” and guilt and sadness come when those promises are not met,  
when they are broken nor when they forget them…

Feelings that only worsen the nature of  man and leave it on the floor, tuning his past in a simple transit, 
in an “all was thus” and leaving man unable to say “so I wanted self ” as the will and the decision of  
lost along the way.

But why are all problems present in the everyday life of  man?

Well, because you always want to have something safe, a future, a life, a dream, a destination… We want 
to reduce ort whole life to something, to ONE.

But is ONE good or bad?

From the point of  view of  Nietzsche, the meaning of  concepts such as good or bad are lost and 
forgotten; we use the in erroneous contexts or wrong ways. Here, Nietzsche makes no difference in  
kind, thinking, ideology. Nietzsche believes that all are equal and somehow, we all make mistakes.

What happens when our mistakes affect others?

It has always been known that the action of  man can affect another, thousands of  men in the world,  
men whose actions also affect others and thus a chain reigned by evil hatred, error... will be fulfilled.

Man tries to control his passions, dreams and desires. He tries not to harm others, to do well, to be  
good. Nevertheless not everyone follows this rule, since not all struggling thick and thin to do well and 
are allowed to fall midway. The British writer Clive Staples Lewis tell that these men “alone can meet  
the strength of  a wind trying to walk against it, not leaving you out”,(1898-1963).

Is that thought that the man is evil by nature, this is very present, all men fighting themselves, are 
repressed with a hidden demon inside them… a phrase that explains very well the issue was a question  
that made the British writer Chesterton: are you a demon? Asked… and answered, “I am a man and so  
I have all the demons inside me”.

Finally after all this time I think that man´s existence is very fragile... that´s life can harm us and others 
creating pain, suffering, neglect, guilt... evil rings in the world, also the pursuit of  power... but the worst  
that man can live is forgetting.

Although  sometimes  fable  of  “virtue  of  forgetting”  forget  all  fear,  even though  in  the  book  of  
Nietzsche “guilt” “bad conscience” talks about this as the “positivity faculty” because for somehow is  
similar to the “tabula rasa” in which man is born as one white page and that over time, little by little it is  
covering by knowledge, which perhaps can be deleted.

All have fear to forget the hug of  a parent, the caress of  a mother, the kiss of  a boyfriend are feelings  
that make us be who we are, that help us to become a camel, a lion, or maybe, with a bit of  luck, skill  



and effort...in a child.

We must know that evil and good are two dimensions of  the plane and we live with them, do not  
believe that ONE is god and we are bad, try to do good without forgetting the little devil within us a  
remain positive, we think that “evil is an inevitable well, because only thanks to the know the correct 
way of  doing things” but after a year of  learning, new knowledge, new experiences, I realize that I've 
talked about my... my family, my friends... society... I talked about society or State without know what 
this  terms  meant,  I  spoke  of  the  people,  good  direction  of  a  State,  as  we  also  decided...  of  
sovereignty…

But what is sovereignty?

When we speak of  man within a State, we think that he is soulful self, which decides or can choose 
within its polis, he has the willingness to participate in the state, in politics that "willing and able" to 
change that with he is not in agreement.

It is the right ... the power of  everyone to have a ruler to represent them, speak and act in his place, to  
make their voices heard. It is power... the power of  decision in all social man.

It is really sovereign the man?

As I have always defended throughout this text, every man is what it is thanks to those around him, 
speaking to him. They teach him things he wants...  all  the men and women are influenced by our  
customs and traditions, we are predetermined, we are predictable, are all these factors that lead control  
our behaviour, at least... so I think It . However in our so just and equal society ... not enough that we 
manage our roots, because so does religion, royalty LAW.

In any modern and not so modern society, the organization is the FOLLOWING:

There is a village ... to irrespective of  size you need a figure that lead it, to represent it before other  
people, to defend it, to help it. This is because the prince must act in that way which can help as much 
as possible to his people, but always respecting the limits of  the law.

But ... what happens if  the best for the village is outside the limits of  the law?

There is the central issue of  the case... in which we could observe very different points of  view, for 
example, Upiano said: 

"The sovereign is not bound by the laws" (Princeps legibus solutus est.)

This  is  a  very  simple  way  to  solve  the  problem,  method that  I  am not  convinced  because  every  
sovereign must act under laws passed by all, in the right way, loyal to his people and others without 
harm, Upiano himself  said... but I think with a different conception for me:

"Living with honor, not hurt anyone, to give to each his own" (Honeste vivere, alterum non laedere, 
cuique tribuere suum.)

So ends my journey through the ethics and philosophy of  law, in a way that could never imagine, I have 
obtained a true conception of  myself… my society... how it really is  the human mind...  yesterday...  
TODAY and tomorrow... here... in ancient Greece or in revolutionary France... we are all influenced by 
our families, Rulers, teachers... we are Pets of  our equal, alienated we fight between us because we do 
not understand between us, but we do not understand ourselves outside society in which we live, so... if  
after everything learned I had to summarize my thoughts on three dates... those would be:

“Una persona usualmente se convierte en aquello que él cree que es. Si yo sigo diciéndome a mi mismo que no puedo hacer  
algo, es posible que yo termine siendo incapaz de hacerlo. Por el contrario si yo tengo la creencia que si puedo hacerlo, con  



seguridad yo adquiriré la capacidad de realizarlo aunque no lo haya tenido al principio.”
(Gandh)

“La educación, más que cualquier otro recurso de origen humano, es el gran igualador de las condiciones del hombre, el  
volante de la maquinaria social.”
(Horace Mann)

“Cada hombre es un fin en sí mismo, no el medio para otros fines. Debe existir por su propio esfuerzo, sin sacrificarse  
para otros, no sacrificando a otros para sí mismo. La búsqueda de su propio interés racional y de su propia felicidad es el  
más alto propósito moral de su vida.”
(Ayn Rand)

 

 

Tiziana N. González


