MATERIAIS PRODUCIDOS

GRUPO DE TRABALLO
ELABORACION DE PROXECTOS DOCUMENTAIS INTEGRADOS
"Back to the book"

IES FERNANDO BLANCO

ANEXO |: ESTRUTURA BASICA

PROXECTO DOCUMENTAL INTEGRADO “A MORTE NA ARTE”

1.- XUSTIFICACION DO PROXECTO

Preténdese a realizacion do proxecto documental “A Morte na arte” para coa principal
finalidade de profundizar en diferentes aspectos curriculares e extracurriculares centrados
no tratamento de textos de diversa indole.

O proxecto, de caracter interdisciplinar, procura a interconexion e universalizacion da
tematica elixida, a relacion conceptual, a investigacién e a anadlise critica dos textos
traballados.

A filosofia do proxecto pretende, sen desbotar o acceso informacional a través das novas
tecnoloxias da comunicaciéon e informacién, abordar a seleccion, comprension, analise e
critica dos textos referenciados dende os fondos documentais da biblioteca, unha
estratexia de aprendizaxe que demos en chamar Back to the book.

A eleccion do método de traballo ao redor da abordaxe plena dos textos, parte da
tradicional deteccion de eivas no alumnado referidas a expresion e comprension. Defectos
que se agudizan cando se traballa un tipo determinado de texto. Non se elaboran guiéns
previos, non se planifica, non se procura un rexistro formal. Téndese a reproducir teoria
sen elaborar, non se asimilan ao discurso os conceptos aprendidos, o que imposibilita a
creacion dun discurso propio.

Estas carencias acentuan os problemas de abstraccion, o que leva a reproducion
mecanica de tdpicos e non se reflexiona sobre a utilidade do propio texto.

No relativo ao método de traballo existen dificultades en delimitar o obxecto de estudo,



non existen estratexias adecuadas para acometer a investigacion. Non se respectan as
autorias das fontes e hai grandes carencias na sua procura e seleccion. Asi mesmo non

existen habitos de referencia e citacion de fontes.

2.- OBXECTIVOS XERAIS

Tendo en conta o dito anteriormente, o PDI debera basicamente abranguer os seguintes

obxectivos centrais:

— Fortalecer estratexias de estudo, comprension e investigacion.
— Mellorar a expresion oral e escrita.

— Seleccionar a informacion adecuada.

— Citar e referenciar fontes.

— Valorar o traballo colaborativo.

— Reflexionar sobre a utilidade dos textos producidos.

— Planificar o traballo individual e en grupo.

— Relacionar conceptos adquiridos.

3.- CONTIDOS E ACTIVIDADES

Dende a optica interdisciplinar e transversal na que debe inserirse todo PDI, o traballo
proposto incidira por unha banda nos contidos curriculares propios de cada materia
participante no proxecto (Lingua galega, Lingua Castela e Filosofia) mais tamén, e de
xeito ineludible, se abordaran contidos propios da historia, antropoloxia, literatura
universal, cultura clasica, etc.

No tocante as materias integrantes no proxecto, os contidos propios relacionados xiraran
en torno a vision da morte no percurso histérico da filosofia e da literatura (anexoll). Os
contidos e actividades deberan ser desglosados por trimestres na programacién do

proxecto a inicios do curso proximo, pero entre outros destacarian:

¢ O comentario de textos literarios.
¢ O comentario de textos filosoficos.
* Arepresentacion estética da morte.

* A morte como tépico literario.



* O sagrado e a morte. Pensar a morte.

* O motivo da morte na literatura espafiola, galega e univeral.

4.- SECUENCIACION, TEMPORALIZACION E GRUPOS.

O proxecto vai dirixido ao alumnado de 1° e 2° de bacharelato. Comezara o préximo curso
e participaran activamente catro profesores, dous por curso. As areas de competencia
seran a Lingua Galega e Literatura, Lingua e Literatura Castela e Filosofia.

Adicaranselle ao proxecto duas horas semanais, unha por area. O espazo de traballo
prioritario sera a biblioteca.

Contémplase unha fase tedrica inicial (1° trimestre) na que se traballaran nas areas
linguisticas e literarias os aspectos técnicos e formais do comentario de textos. Dende a
materia de Filosofia, preténdese a transmisidén conceptual inicial que enmarque o traballo
posterior.

Nos dous trimestres seguintes, comezara a fase practica, na que de maneira individual e
grupal, o alumnado traballara ao redor duns determinados textos previamente
seleccionados. Son textos significativos (anexo Il) que se deben analizar, comentar,
extractar, relacionar, e por ultimo antologar.

O proxecto prevé a realizacion dun traballo final: a edicién e publicacion e formato libro,

dunha antoloxia de textos anotados e comentados.

5.- PROCESOS DE AVALIACION

O plantexamento xeral da avaliacién, que sera obxectivado en diferentes rubricas na

programacion do proxecto, seguira os seguintes criterios xerais:

1. Correccion: para que unha actividade sexa correcta, tefien que darse unha serie de

condiciéns:

- Adecuacion: a actividade ocupase do asunto que se pregunta e non outro
calquera.

- Coherencia: na argumentaciéon non hai contradiccions.

- Claridade: as explicaciéns son facilmente intelixibles (non son "escuras").

- Distincion: os conceptos empregados estan definidos (non son "confusos").



2. Completude: significa que a actividade é desenvolvida esgotando, na medida do
posible, o asunto do que trata. A completude maniféstase no emprego de tédolos

conceptos relacionados co asunto.

3. Boa presentacion: significa que o resultado final da actividade ten calidade
estilistica. A boa presentacion maniféstase no coidado do material impreso, da

ortografia e a diccion.

4. Autonomia: significa que a actividade é realizada por un mesmo. A autonomia
maniféstase no uso dunha linguaxe propia, na reflexion sincera e no emprego de

exemplos orixinais.

5. Adicacion: significa que o alumno tentou superar as suas dificultades sen

escatimar tempo e esforzo para que o resultado sexa satisfactorio.

6. Pertinencia: significa que as intervencions van dirixidas a realizar as actividades e

non a obstaculizalas.

7. Respecto: significa que a palabra dos outros companieiros e do profesor é

escoitada de forma activa, e que a sua postura é valorada.

8. Colaboracion: significa que nas actividades de grupo o resultado colectivo prima

sobre as inclinacions individuais.

9. Puntualidade: significa que se respectan os tempos establecidaos para as
actividades. A puntualidade maniféstase na asistencia as aulas, no remate das

actividades e na entrega dos traballos.



Anexo |l

ENTRE AMORTE E AARTE. APRENDER A PENSAR TRAXICAMENTE

1

CONCEPCION ANTROPOLOXICA DAARTE COMO SiMBOLO

Hai filosofia porque hai ideas e hai ideas porque articulamos signos. Elabdranse
simbolos incluso antes de emitir sons, e en todo caso, antes de pronunciar palabras. A
interaccion do home co mundo esta mediada por un proceso lento e complicado de

pensamento identificado por Cassirer como sistema simbdlico.

O sistema simbdlico parece ser a marca distintiva do ser humano, observa
Cassirer, en tanto que, grazas a aquel, o circulo funcional deste ampliouse cuantitativa e
cualitativamente. A inmediatez das suas reaccions ante os estimulos do medio foi
substituida pola interpretacién de formas linguisticas, imaxes artisticas, simbolos miticos
ou ritos relixiosos, de tal sorte que non pode ver ou cofecer nada sendn a través da
interposicién deste medio artificial. E coma se a realidade fisica retrocedese na medida

que avanza a actividade simbdlica.

O home non pode escapar do seu propio logro, non lle queda mais remedio que
adoptar as condiciéns da sua propia vida; xa non vive soamente nun puro universo fisico
senon nun universo simbdlico. A linguaxe, o mito, a arte e a relixion constituen partes
deste universo, forman os diversos fios que tecen a rede simbodlica, a urdimbre

complicada da experiencia humana.

Segundo U. Eco, o ser humano apartase da percepcion bruta; e coa sua
propensién a crear simbolos, transforma inconscientemente os obxectos ou formas en
simbolos que logo expresa a través das suas manifestacions relixiosas ou das suas
expresions estéticas. Sen o simbolismo -afirma Cassirer- a vida do home estaria
confinada dentro dos limites das suas necesidades bioloxicas e dos seus intereses

practicos; sen acceso ao mundo ideal que se lle abre, desde lados diferentes, coa relixion,



a filosofia, a ciencia e a arte.
Gadamer: a arte como simbolo

Ao abordar o simbolismo na arte, Gadamer remitenos ao significado orixinal do
término simbolo: «tablilla do recordo», referindose a aquel anaco de tablilla que -logo de
ser dividida en dous partes- o anfitrion obsequiaballe ao seu héspede a fin de recofecerse
co paso dos anos mediante a unidon das suas pezas. Dita tablilla era denominada fessera
hospitalis, ou testemufa da hospitalidade, e constitie para o autor unha sorte de
pasaporte na época antiga en virtude de que propicia o recofiecemento de vellas
amizades. “A tessera hospitalis € un resto dunha vida vivida noutro tempo, e testemufia
coa sua existencia aquilo ao que se refire, é dicir, deixa que o pasado volvase presente e

reconézase como valido.”

No Banquete de Platon atopa Gadamer outra referencia ao significativo da arte, en
tanto que rescata a historia de Aristofanes sobre a esencia do amor; segundo a cal os
seres humanos eran inicialmente esféricos e existian tres sexos en duas metades:
masculino-masculino, feminino-feminino e andréxino, pero debido ao seu mal
comportamento foron separados en dous partes para debilitarlos e cada unha delas
independizouse como un ser vivo completo que iria sempre en busca da seu
complemento. De maneira que o home é e sera -segundo esta historia- un fragmento de

algo, unha referencia doutra parte que non é evidente ante os nosos ollos.

“‘Dende fai tanto tempo, pois, € o amor dos uns aos outros innato entre os homes e
restaurador da antiga natureza, que intenta facer un s6 de dous e sanar a natureza
humana. Xa que logo cada un de nds é un simbolo de home, ao quedar seccionado en
dous dun s6, como os lenguados. Por esta razén, precisamente cada un esta buscando o
seu propio simbolo.” Gadamer transfire a mensaxe deste mito de “encontro de almas e de
afinidades electivas” & experiencia do belo na arte, implicando que o significado da obra
de arte remite a “algo que non esta de modo inmediato na visién comprensible como tal.[]
Para Gadamer, a obra de arte non € un mero portador de sentido e non s6 remite a algo,
senodn que nela esta propiamente aquilo ao que remite. O simbdlico non s6 nos leva ao

significado, sendn que o fai estar presente, representandoo.

O simbolismo da arte: representacion e mimesis

Cassirer afirma que para abordar a arte como simbolo é necesario considerar

tamén & linguaxe, en tanto que ambos oscilan constantemente entre a obxectividade e a



subxectividade na interpretacién da realidade. Por iso, ningunha teoria da linguaxe ou da
arte poida, ao seu xuizo, esquecer ou suprimir un destes contrarios, ainda que poida
inclinarse cara a un ou outro. “A linguaxe e a arte son subsumidos baixo un titulo comun,
a categoria de imitacion, e a sua funcion principal € mimética; a linguaxe orixinase nunha

imitacion de sons e a arte nunha imitacion de cousas exteriores.”

Seguindo as ideas de Aristoteles na sua Poética, Cassirer atopa na imitacion “un
instinto fundamental, un feito irreductible da natureza humana” pois, valéndose da
mesma, o ser humano € capaz de aprender desde a suUa infancia. Valora ademais a
imitacion como unha infinita fonte de pracer, en especial si se considera que ainda os
obxectos e as accidons menos agradables resultan favorecidos nas representaciéns mais
realistas dos mesmos. Vale como exemplo citar a magnifica representacion de Arturo
Michelena na morte de Sucre en 1830 no bosque de Berruecos. Tratase da crua, pero
poética expresion do breve instante que segue ao asasinato do procer, quen xace no
chan, inerte, alleo a estrepitosa fuxida do seu cabalo aterrado polo ocorrido e pola pesada
presenza do asasino ainda oculto coa sua arma fumeante. O primeiro encontro con esta
escena rescatada da historia venezolana suscita un sentimento sobrecolledor, que pese a
sua intensidade, probablemente estaria lonxe de parecerse a reaccion que espertaria en
nos o ser testemufias dunha morte violenta. En suma, a arte sublima a realidade ao

imitala, deténdoa indefinidamente no espazo e o tempo.

‘En toda obra de arte hai algo asi como mimesis, imitatio”, afirma Gadamer, e
aclara que neste caso particularmente, mimesis non se refire & imitacion de algo
previamente cofecido, sendn de levar algo a sua representacion, de maneira que estea
presente ai na sua plenitude sensible. “A representacion simbdlica que a arte realiza non
precisa de ningunha dependencia determinada de cousas previamente dadas” As
representacions materializadas a través da arte non sempre estan «referidas a» e € nisto
que Gadamer atopa o caracter especial da arte: mévenos a demorarnos no re-

coiecemento do representado.

Cassirer coincide con Gadamer en que a arte, do mesmo xeito que outras formas
simbdlicas, non é a mera reproducion dunha realidade acabada. Pola contra, constitue
unha das vias conducentes a unha vision obxectiva das cousas e da vida humana; non se
trata dunha mera imitacion sendén dun descubrimento da realidade. “A pintura que tende a
crear 0 seu propio universo, convértese na mediacion capaz de abrirlle o real a

conciencia”

A arte revela aos nosos sentidos calidades da cotidianidade que adoitamos deixar



pasar desapercibidas. Miramos poucos obxectos con maior frecuencia que o noso reloxo,
sen decatarnos sequera das suas caracteristicas formais; ata que -hipotéticamente-
impofiennos a tarefa de debuxalo de memoria; a imposibilidad de recordar polo menos a
esencia do mecanismo do seu desefo particular colocarianos en evidencia: miramos a
diario o mundo que nos rodea sen velo. As porcions de realidade que a arte extrae non
son, con todo, ofrecidas a un espectador pasivo; pola contra, segundo a opiniéon de
Gadamer, a arte esixe sempre un traballo propio de construcion, ben sexa na forma dunha
familiar tradicién figurativa, ou ben na abstraccion, desprendida de tradicion e que tan

estrafa pode resultar.

A independencia da arte como parte da rede simbdlica sostida por Gadamer é
compartida por Cassirer, para quen a arte -do mesmo xeito que a linguaxe, o mito e a
relixion- “non € a mera reproducion dunha realidade acabada, dada. Constitue unha das
vias que nos conducen a unha visidbn obxectiva das cousas e da vida humana. Non é

unha imitacidon sendn un descubrimento da realidade.”

Seleccion de textos:

CIORAN, E.; Adi6s a la filosofia y otros textos, “Variaciones sobre la muerte”)
CRITCHLEY, S.; El libro de los fildsofos muertos, “Aprender a morir”
ONFRAY, M.; Antimanual de filosofia, (pp. 262-267)

SAVATER, F.; Las preguntas de la vida, Cap. |

VERDU, V.; El estilo del mundo,(6. La muerte)



2

MITO, MORTE, RELIXION E MISTERIO

O mito

O mito é a expresion cultural dunha sociedade predominantemente oral, sen
tradicién escrita. E unha historia que relata a fundacién da sociedade e a fundacién do
mundo, e mediante a que o0 grupo humano se reune consigo mesmo, se comunica co seu
ser e co ser. O relatar o mito, a sociedade revela 6s seus iniciados na lei, é dicir, nas
razons da conducta social establecida, expresada non coma respostas a posibles
preguntas dos individuos, sendn como respostas dadas de anteman para pechar o paso a
calqueira pregunta, para impedir a priori, con solucions das que non é nin politica nin
psicoloxicamente licito dubidar, a aparicion do vacio creado por un problema que se

presentase separado da sua solucion.

O rasgo mais sobresainte do relato mitico € que contén nun so acto a interrogacién e a
explicacion, a pregunta e a resposta: o mito revela a existencia dun enigma 6 mesmo
tempo que narra a sua solucion: resposta sen pregunta, solucion sen problema; xa que,
en efecto, ‘pregunta’ e ‘problema’ evocan simultaneamente un vacio, unha fenda ou grieta
na que poderia instalarse a apertura do non-saber que impulsa o0 movemento cara a

verdade caracteristico da razén.

A historia que o mito conta é sempre a historia dunha ruptura cosmoléxica e tamén
ontoldxica: narra como, no momento pristino da orixe do cosmos, se produxo a diferencia
no ser e este se separou de si mesmo: o masculino e o fiminino, o cru e o cocido, os
deuses e os mortais, os homes e as bestas, a noite e o dia, o mel e as cinzas...aquilo que
era orixinariamente s6 un partiuse en dous. Neste sentido, 0 mito € a conciencia da
diferencia, o cofiecemento da escisién. Esa escision orixinaria € o camifio que o ser
tomou para facerse perceptible aos homes, o devir sensible do ser. Pola fenda aberta no
corazon do ser, dende que o mundo comezou, pasa o tempo; o orificio creado no cosmos
separa duas orillas, e entre elas discurre o cauce do tempo. Por iso o mito € tamén a orixe
dos tempos, e non conta unha historia procedente do pasado, incluso do pasado remoto,
senon mais ben a historia dun non-tempo, dun evento que non esta no curso do tempo,
que xamais sucediu porque non tivo antecedentes, un tempo que esta antes do pasado

(ante-pasado) e que, polo tanto, é literalmente anterior 6 tempo. Orixinariamente mitico.



Deste xeito, o relato conta a diferencia entre ese non-tempo antepasado no que
todo —o masculino e o fiminino, o dia e a noite- estaba xunto —era UN-, es este tempo
presente no que o ser se volveu sensible -MULTIPLE/outro- gracias &s diferencias que o
separan de si mesmo. O mito lembra unha e outra vez nos ritos que hai escision, que o
ser esta ausente de si mesmo e, por tanto, a sociedade esta en perigo de perder a sua lei,

o fio segredo que a pon en contacto co seu principio, cos seus ancestros fundamentais.

O pensamento mitico. Homero e Hesiodo

Ainda que no fundamento mesmo das sociedades sen tradicidn escrita se instale este
saber misterioso e premonitorio da diferencia, tales sociedades pénsanse a si mesmas
como grupos sen fisuras, non escindidos, e isto porque toda a sua organizacién social é
un combate encarnizado contra a diferencia, contra a manifestacién da diferencia, e a
morte é a negacion absoluta, a diferencia por antonomasia. A loita contra a diferencia
adopta multiples rostros: a continuidade recuberta polo mito que fai imposible trazar as
fronteiras entre o relixioso-sagrado, o politico-profano e o fisico-natural: a natureza é un
arsenal maxico de signos sagrados, esta poboada por deuses e espiritus miticos; e tales
signos son instrumentos de poder social e politico para quen posue o segredo do seu uso.
O mito, que conta a diferencia, serve tamén para a repeticion, para soldar as duas
metades do ser e restituir a unidade perdida do mesmo. Isto ocorre cada vez que o mito &€
contado: un mito s6 sobrevive gracias 0s ritos que o actualizan periodicamente, un relato
non morre mentres é repetido. Cada ocasion na que se volve a contar a (mesma) historia,
cada vez que o mito se repite —repetir € volver a pedir, invocar, evocar, solicitar, recordar e
chamar o ausente a presencia-, a sociedade fundese con aquilo que, tanto no sentido
xerarquico como no cronoldxico, € o seu principio. A sociedade ¢é insensible 6 paso do
tempo porque € insensible a diferencia. O tempo oral non pasa; volve. E volve como
sendo sempre 0 mesmo, pois 0 mesmo mito se conta en cada rito, e 0 que se celebra nel

non é senodn o seu eterno retorno, o eterno retorno do mesmo.

O tempo que pasa polo oco aberto na natureza é circular no seu curso, como o rio
Océanos segundo Hesiodo: cada nova volta na roda do tempo non é un paso adiante na
direccion do olvido e o alonxamento da orixe; pola contra, o tempo antepasado da non-
diferencia, o todo-un pre-césmico, conservado no mito, volve en cada volta —en cada rito-
e é sempre o mesmo. De ai que sexa tan importante a funcién da memoria -mnemosine-:
0 ancian recitador declama o relato ancestral nun mondlogo respetuoso; non fai outra

cousa que encher a fenda aberta no ser polo inicio dos tempos, a fundacién do mundo e



da sociedade, a inscripcidon da lei; as suas palabras non tefien mais fin que o de exorcizar
a aparicion da diferencia. Si o exorcismo € sempre monoldxico é porque o didlogo esta ai
prohibido: non hai preguntas.
A relixiéon

Poderiamos dicir que esa inminencia do enigma, esa necesidade imperiosa de
estabilidade, previsidn, orde e seguridade fronte 6 Outro, fronte & negacién, a morte, etc;
encontra a sua mais antiga formulacion na relixion antiga que dou lugar aos mitos no
sentido que acabamos de ver. Tratase do recofiecemento de que mais ala de todas as
capacidades de dominio que o ser humano posue (lIéxico, linguistico, conceptual,
tecnoldxico) mais alda de todo o campo do condicionado, exténdese un poder
absolutamente indomable, inalcanzable, que debe terse por incondicional. Ese poder
inasible recibe diversos nomes: mana, brahman, pai ou, coma na antiga relixion grega,
destino. E dicir, unha potencia trascendente ao mundo e & linguaxe que pode ter unha
relacion activa co home. Ese poder, ademais, sempre se presenta como misterio e

revélase e vélase a través de simbolos.
Caracteres fundamentais do elemento relixioso

Trascendencia, santo, tremendo e fascinante, numinoso, sagrado...

Morte e sentido da existencia humana

De entre todos os misterios e enigmas que se lle dan ao ser humano, quizais sexa
a morte, a “morte como negacion absoluta”, o elemento que mais preguntas e mais
pluralidade de respostas provocou ao longo da historia. A posibilidade do vacio situa
irremediablemente ao ser humano na sua radical apertura e desorientacion: na finitude.
Esta situacion de “caida” preséntalle a vida ao ser humano como unha tarefa, como unha
necesidade de proxeccion cara o ben, cara a esperanza, cara o sentido; dede a que

cobraria significacion a sua marcha individual e colectiva no ambito do inmanente.

A morte seria a chamada a autorrealizacidn, a pofierse en camifio dende esa
apertura constitutiva cara os confins da existencia, cara o limite ou morte como horizonte.
Xa que a morte significa o peche do horizonte temporal empirico. Martin Heidegger dira
do ser humano que é un “ser-para-a-morte”, no sentido de que esta é a posibilidade que
sera seguro cumplida: pero ata ese intre, fica nunha permanente inconclusion, un resto de
‘poder ser”. Sera neste tempo de inconclusion, neste “tempo que resta” onde o ser

humano desplegara todo o seu potencial simbdlico na busca do sentido. E aqui € onde o



arte se nos presenta como unha das manifestacions mais poderosas desa tarefa

inacabada.
(PARAGRAFO 50 DE Ser y tiempo...)

Actitudes ante a morte
Morte eludida: eludir a preocupacion.
Morte negada: quitar gravidade. Sé é unha pasaxe, unha apariencia.

Morte apropiada: apropiacién no sentido de Heidegger (como feito, como cuidado,
como anticipacion), ou no de R. M. Rilke (incorporala a vida) ou Nietzsche ou Bataille ou

Artaud, é dicir, como afirmacion do siniestro, do sufrimento, do erotismo, etc...
Morte buscada: no sentido da pulsion tanatica freudiana

Morte absurda: no sentido de nada, de exterioridade absoluta ou azar (Sartre, Camus)

Seleccion de textos:

ELIADE, M.; Mito y realidad, “El tiempo puede ser dominado”, (“Mitologia de la memoria y

el olvido” —Suefio y Muerte).

HEIDEGGER, M.; Ser y tiempo (seleccién del &50)



3
A TRAXEDIA GREGA COMO CASO PARADIGMATICO DE

RELACION ARTISTICA COA MORTE

¢, Por qué o arte grego e, en particular, a traxedia foi e segue a ser,

mais ala das condicions histéricas, pauta e modelo indiscutido?

p. 128 y ss. De TRIAS, E.; Lo bello y lo siniestro

FREUD-ARISTOTELES — CATARSIS

FREUD - EDIPO

DEFINICION DE TRAGEDIA : ELEOS, FOBOS, MIMESIS

LO SINIESTRO EN EL HEROE

KANT Y LA ANALITICA DE LO SUBLIME

AMBIVALENCIA EMOCIONAL ANTE LA VIVENCIAAMENAZADORA DEL OBJETO

CATARSIS

Seleccion de textos:

FREUD, S.; Mas alla del principio de placer (en. P.167, Sloterdijk) + libro en la biblio,

seleccionar

NIETZSCHE, F.; El nacimiento de la tragedia, &1, ...



ANEXO Il

A REPRESENTACION ESTETICA DA MORTE. TEMATICAS, TOPICOS E
TEXTOS LITERARIOS

a) LITERATURA GALEGA

. LITERATURA POPULAR

= A morte na cultura popular galega.
- A santa compana e outros motivos.
- A morte na literatura oral de tipo popular. Cantigas, contos, lendas, refrans ...

- Textos de caracter antropoloxico. Marcial Gondar.

. LITERATURA MEDIEVAL, SECULOS ESCUROS:

-Tépicos literarios: a morte igualadora, ubi sunt (cfr. "carpe diem")

-O pranto na literatura popular e na literatura culta (Idade Media, Séculos Escuros (poesia
barroca) e Literatura contemporanea, por ex. o pranto de Os vellos non deben de

namorarse
-O amor e a morte na cantiga de amor trobadoresca.

-A morte como sacrificio, castigo ou salvacion nas cantigas relixiosas e na prosa medieval.

A demanda do Santo Graal

-Exequias barrocas

. LITERATURA CONTEMPORANEA



-A morte na poesia de Rosalia. A alegoria do suicidio. A morte liberadora. Morte e

evocacion de Deus.
-Os textos de morte-homenaxe en Manuel Curros.

-Castelao. No caso de Un ollo de vidro, pode establecerse unha relacién coas danzas da
morte da Idade Media (musica de Camille Saint-Saens, "Danse macabre" (1874) e na
pintura representaciéons da mesma como as xilografias con debuxos de Hans Holbein o
Novo, publicadas nun libro en Lyon en 1538). Relacions coa peste negra e coa fugacidade

da vida. A perspectiva humoristica.

-Os narradores da tradicion contistica. A relacion coas lendas populares e a visidon

antropoldxica da morte. (Fole, Dieste, A. Fole...)

-A volta ao tratamento traxico. O incerto sefior don Hamlet, principe de Dinamarca

(Cunqueiro)

-A guerra civil. As poéticas do medo. Luis Pimentel.

-O ensaio da época Galaxia. A filosofia da saudade.

-A morte na Nova Narrativa galega. A perspectiva existencialista e a morte absurda.

-A literatura mais recente. As mortes presentidas. Lois Pereiro. Eusebio Lorenzo Baleiron.

-Morte e vida en O lapis do carpinteiro de M. Rivas.

b) LITERATURA CASTELA E UNIVERSAL (TOPICOS LITERARIOS)

- AMOR POST MORTEM
Francisco de Quevedo, “Amor constante mas alla de la muerte”.
Propercio, Elexias |, XIX.

- CARPE DIEM / COLLIGE VIRGO ROSAS

Horacio, Odas |, 11.

Ausonio, "Collige, virgo, rosas".



Pierre de Ronsard, "Quand vous serez bien veille".

Luis Alberto de Cuenca, "Nifia, arranca las rosas".

Luis de Géngora, "Mientras por competir con tu cabello”.
Luis Cernuda, "Los espinos".

Pablo Neruda, "Cuando estés vieja".

- TEMPUS FUGIT

Virgilio, Xeorxicas Ill, 284.

- MEMENTO MORI

Federico Garcia Lorca, "Memento".

César Vallejo, "Piedra negra sobre piedra blanca".

- OMNIA MORS AEQUAT

Danza general de la muerte.

Horacio, Carminal l, 4, 13-14.

- QUOTIDIE MORIMUR

Francisco de Quevedo, "Ah, de la vida..."

- UBI SUNT?

Jorge Manrique, Coplas a la muerte de su padre.

Fernando de Rojas, La Celestina (planto de Pleberio).

Francgois Villon, “Ballade des dames du temps jadis”.

- SOMNIUM IMAGO MORTIS

William Shakespeare, Hamlet.



- INMORTALIDADE
Jorge Luis Borges, "El inmortal".

Mary Shelley, Frankenstein.

- MORTE DESEXADA

Comendador Escriva, “Ven muerte tan escondida”.

Santa Teresa de Jesus, “Vivo sin vivir en mi”.

- MORTE ANUNCIADA

Lope de Vega, El caballero de Olmedo.

Gabriel Garcia Marquez, Crénica de una muerte anunciada.

Traxedia grega.



ANEXO IV
PROXECTO DE CREACION ARTISTICA e ENSAIOS DE ETICAE
FILOSOFIA DO DEREITO (bilingiie)

Incliense neste anexo, traballos realizados por alumnas da materia de Etica e
Filosofia do Dereito, como mostra dun traballo por proxectos realizado na materia.
Estes traballos foron publicados na revista da BE, Nautilus, xunto cun Proxecto de
Creacion Artistica, que non incluimos aqui por motivos de espazo, ao superar 0s

megas admitidos.

Suxeito, desexo e orde social
Ensaios das alumnas da materia bilingiie Etica e filosofia do dereito.

THE WAY OF LIFE. ONLY DIFFERENT PRINCIPLE...

“Prefiero equivocarme creyendo en un Dios que no existe, que equivocarme no creyendo en un Dios que existe. Porgue si
después no hay nada, evidentemente nunca lo sabré, cuando me hunda en la nada eterna; pero si hay algo, si hay Alguien,
tendré que dar cuenta de mi actitud de rechazo.

This phrase of Blaise Pascal in some way encompasses everything I want to express with these lines.
1.THE INDIVVIDUAL

We are born, and shortly after birth, we begin to fill in information that our unconscious picks up
without us noticing the amount of things that are happening around us. We played as children to live,
to try, to seek power, to dream; ultimately playing as we kids, with interest in everything we did without
believing in anything else (at least consciously) that our efforts and insight about what we do. No more
worry to play.

We will grow and we will be aware of what we are, or not so much of who we are, but rather what
happens around us because being aware of what we are is very difficult to be sure of. We have never
come to know ourselves because we care too much, as Nietzsche says, about always taking “something
home”, bringing a memory or experiencing everything, so that we live but we fail to live fully. Returning
to the theme, although we are not aware of what we are or how to represent ourselves, we are aware
than they happens around us. The conscious successions of things that take place in our timeline force

us to grow.
2. SOCIETY

To the same extent that we live in our line from small, there is a set of things, beings or entities that are
surrounding us without ceasing to let go of our hand. Without letting us know they lead us to know
what they knew, while our hand naivety, but penetrate naivety without right, the disturbed and shape at
will, naivety that only a child can possess and that man can only watch to the extent that enough of
each self-reliance is created, he who is believed so genius merit award for its effectiveness. That
ingenuity should remain sacred, forbidden to the reach of men, prohibited her hand, hand



inconceivable that entity of which I speak, of that body that shapes us as we grow in his image and
likeness. That body is the SOCIETY.

3. THE INDIVIDUAL & SOCIETY

“Hay hombres cuya conducta es una mentira continua”, says the French philosopher Baron de Holbach.
However ,with all due respect, I am reserving the right to make my own version of that phrase. I would
say, “ Ja conducta de los hombres es una mentira continua”, because, in my opinioén, our behaviour is a fusiéon
of different individuals that make up that entity, called Society. It is a result of mixing characteristics of
our father, with our mother, with what our grandparents taught us, what we learn with our brothers,
what we learn with our friends or what our teachers teach us. If we just make a “smoothie” out of all
these it forms our character and conduct. That will be what then is shown in society. So our functions
are limited to simply seeing and retaining. Our role in society is similar to a hard drive, simply have to
capture and retain, capture and retain, capture and retain...

Society gives values, traditions, customs and rituals to the individual. Among them we can find
Christianity as well as the more global, need for a God, the need praying, the need to support a power
over the individual, and even the basic need to meet as a family on Sundays, because within “Society” I
am including everything from the smallest household to the dominant state.

4. THE INDIVIDUAL & SOCIETY & ONE
4.1. THE INDIVIDUAL & SOCIETY & GOD

On the road of life, we can never walk alone. We are uniting, clock with compass, more and more core.
By this I mean that once subjected to society, we need to believe in something greater need created by
ourselves, I imagine it is something that will save us in the future. This is inevitable and for centuries
man has had the need to hold or believe in a higher being:, perfect, omnipotent and immutable. That
being is God.

It is undeniable that there is a common belief in a God who we've never seen, we've never played and
do not even have proof of their existence. This belief in God only remains and is supported by a
fleeting illusion; illusion which in turn an institution continues to maintain and make profitable
( something to keep in mind). They are indeed and never better, the Scriptures where the famous
phrase is mentioned, “Bendito aquel que cree sin haber visto”. We keep this useless position because deep
down we know that we have enough to face life, survival courage. The irony of life takes us to a world,
which is 100% materialistic and consumerist where science is becoming increasingly important and
where material evidence is the key to everything including the belief in something intangible,
improbable and possibly not existent. Although let us reflect and think of a question that I have been
considering for some time, “ if you do not believe in God, do you think?”. Before you answer, give him
a few turns, as this can determine many of our views with which we face life, in one way or other.

The State, or what is the same, the values of men would be a possible answer to this question. This
would be a more realistic ruler, not omnipotent, supreme or unchanging but, therefore, it can not have
the audacity of trying to replace God with the State.

5. THE INDIVIDUAL & SOCIETY & STATE

The State is supreme, but not a substitute for God. The state is the supreme power, but how is society
able to recognize what the power above it is capable of?

It is society that must recognize the power, your guide or command because you have to consider that
the state is not society. The company chooses who directs theory but in practice it is not. Once this
guide is chosen, the state should get out of this society to legislate. As Jean Bodin sovereignty claims as



defining the separate law, the state law was beyond him. The sovereignty must get away from itself to
legislate and direct itself.

This should not be unknown as in society, the individual himself must be sovereign of himself, that is,
it is the individual himself who must leave himself, look in the mirror, as if it were another person and
criticize and analyze from an objective point of view.

The individual within a society and in turn within a state, should exercise the same role played by
society as a whole, but despite the redundancy, individually.

We are a reflection, a fleeting and futile flash of what the society in which we live now, is, represents or
may become.

Yolanda LLagoa Carlin

THE EXISTENTIAL PROBLEMS OF MAN

Each day shows that despite all man’s vietnes: intelligence, strength, the will of every man is useless to
us if we are not part of a society. In society man put in common with his peers, talks, express,
competes...lives.

We are all part of a State, but from the point of view of Nietzsche in a society of equals there are three
different types of people that if we take a look around us, we will identify quickly.

When we talk about the good, conformist, obedient person, we refer to the “camel” of Nietzsche; that
person who supports the load and weight of life on his hump, which goes on however much it costs
him looking down and nodding submissively.

Then there is the “lion™: a swirl of strength, power, courage, wild inconformism, which attacks
anything that it does not accept or understand.

Two extremes, two opposites, the two poles of the same magnet.... and then perfection, which
according to Nietzsche is in the “child” and that is the one way that we can never really reach
unattainable because the child is characterized by overcoming all guilt, repentance; to walk and move
without any kind of nonconformity or fear.

But, is there a possibility of change?

If you think about it, the truth is that maybe at some point the camel lift up the view full of strength
and passion or at Lin of Nietzsche flood fear and dread for a moment.

The reality is that the man does not think in a linear way, and if philosophy is sometimes so
complicated, it is because, especially at our age, the only things that remain in us are change, haste, fear
and danger, and we find it impossible to act accordingly to our thought due to the fact that we know
what we think; because the question is no longer if the right hand does not know what the left hand
does, but rather if the right itself knows what he should do.

Every man, every person gets up in the morning because he/she believes in something, because he/she
relies. So think of anything served them to the Nihilism say they do not believe in God because they
put on his back a heavy weight, too heavy, seeking to become owermen but he turned into reality, even
a being much more limited than before, since according to Nietzsche, contemporary philosophy is just
a cheap copy of the true and pure, that was classic.

And with the passage the years, our society acclaims have changed and evolved, but really we flat on the



ground on the same site, where we change God to ma, but what is produced is that even if we stop
believing in ourselves in spite of say that we don’t need anyone higher to survive (but if you think
about it and look at the work of Nietzsche observed that somehow thinks that maybe this is a mistake
to belittling the man and in his book “Good and Evil”, “good and bad” says he believes in every man a
huge brave, animal proud is hidden , you can leave at any time).

This distrust, born feelings as resentment, aggression, guilt...
But... why do we feel guilt?

Guilt is a common sentient in man. Man feels guilt about something wrong, about the consequences of
being irresponsible, guilt about promising something and failing... because as Nietzsche says man is an
animal which may “make promises” and guilt and sadness come when those promises are not met,
when they are broken nor when they forget them...

Feelings that only worsen the nature of man and leave it on the floor, tuning his past in a simple transit,
in an “all was thus” and leaving man unable to say “so I wanted self” as the will and the decision of
lost along the way.

But why are all problems present in the everyday life of man?

Well, because you always want to have something safe, a future, a life, a dream, a destination... We want
to reduce ort whole life to something, to ONE.

But is ONE good or bad?

From the point of view of Nietzsche, the meaning of concepts such as good or bad are lost and
forgotten; we use the in erroneous contexts or wrong ways. Here, Nietzsche makes no difference in

kind, thinking, ideology. Nietzsche believes that all are equal and somehow, we all make mistakes.
What happens when our mistakes affect others?

It has always been known that the action of man can affect another, thousands of men in the world,
men whose actions also affect others and thus a chain reigned by evil hatred, error... will be fulfilled.

Man tries to control his passions, dreams and desires. He tries not to harm others, to do well, to be
good. Nevertheless not everyone follows this rule, since not all struggling thick and thin to do well and
are allowed to fall midway. The British writer Clive Staples Lewis tell that these men “alone can meet
the strength of a wind trying to walk against it, not leaving you out”,(1898-1963).

Is that thought that the man is evil by nature, this is very present, all men fighting themselves, are
repressed with a hidden demon inside them... a phrase that explains very well the issue was a question
that made the British writer Chesterton: are you a demon? Asked... and answered, “I am a man and so
I have all the demons inside me”.

Finally after all this time I think that man’s existence is very fragile... that’s life can harm us and others
creating pain, suffering, neglect, guilt... evil rings in the world, also the pursuit of power... but the worst
that man can live is forgetting.

Although sometimes fable of “virtue of forgetting” forget all fear, even though in the book of
Nietzsche “guilt” “bad conscience” talks about this as the “positivity faculty” because for somehow is
similar to the “tabula rasa” in which man is born as one white page and that over time, little by little it is
covering by knowledge, which perhaps can be deleted.

All have fear to forget the hug of a parent, the caress of a mother, the kiss of a boyfriend are feelings
that make us be who we are, that help us to become a camel, a lion, or maybe, with a bit of luck, skill



and effort...in a child.

We must know that evil and good are two dimensions of the plane and we live with them, do not
believe that ONE is god and we are bad, try to do good without forgetting the little devil within us a
remain positive, we think that “evil is an inevitable well, because only thanks to the know the correct
way of doing things” but after a year of learning, new knowledge, new experiences, I realize that I've
talked about my... my family, my friends... society... I talked about society or State without know what
this terms meant, I spoke of the people, good direction of a State, as we also decided... of
sovereignty...

But what is sovereignty?

When we speak of man within a State, we think that he is soulful self, which decides or can choose
within its polis, he has the willingness to participate in the state, in politics that "willing and able" to
change that with he is not in agreement.

It is the right ... the power of everyone to have a ruler to represent them, speak and act in his place, to
make their voices heard. It is power... the power of decision in all social man.

It is really sovereign the man?

As I have always defended throughout this text, every man is what it is thanks to those around him,
speaking to him. They teach him things he wants... all the men and women are influenced by our
customs and traditions, we are predetermined, we are predictable, are all these factors that lead control
our behaviour, at least... so I think It . However in our so just and equal society ... not enough that we
manage our roots, because so does religion, royalty LAW.

In any modern and not so modern society, the organization is the FOLLOWING:

There is a village ... to irrespective of size you need a figure that lead it, to represent it before other
people, to defend it, to help it. This is because the prince must act in that way which can help as much
as possible to his people, but always respecting the limits of the law.

But ... what happens if the best for the village is outside the limits of the law?

There is the central issue of the case... in which we could observe very different points of view, for
example, Upiano said:

"The sovereign is not bound by the laws" (Princeps legibus solutus est.)

This is a very simple way to solve the problem, method that I am not convinced because every
sovereign must act under laws passed by all, in the right way, loyal to his people and others without
harm, Upiano himself said... but I think with a different conception for me:

"Living with honor, not hurt anyone, to give to each his own" (Honeste vivere, alterum non laedere,
cuique tribuere suum.)

So ends my journey through the ethics and philosophy of law, in a way that could never imagine, I have
obtained a true conception of myself... my society... how it really is the human mind... yesterday...
TODAY and tomorrow... here... in ancient Greece or in revolutionary France... we are all influenced by
our families, Rulers, teachers... we are Pets of our equal, alienated we fight between us because we do
not understand between us, but we do not understand ourselves outside society in which we live, so... if
after everything learned I had to summarize my thoughts on three dates... those would be:

“Una persona usnalmente se convierte en aquello que él cree que es. St yo sigo diciéndome a mi mismo que no puedo hacer
algo, es posible que yo termine siendo incapaz de hacerlo. Por el contrario si yo tengo la creencia que si puedo hacerlo, con



seguridad yo adquiriré la capacidad de realizarlo anngue no lo haya tenido al principio.”

(Gandh)

“La educacion, mds que cualquier otro recurso de origen humano, es el gran ignalador de las condiciones del hombre, el
volante de la maquinaria social.”

(Horace Mann)

“Cada hombre es un fin en si mismo, no el medio para otros fines. Debe existir por su propio esfuergo, sin sacrificarse
para otros, no sacrificando a otros para si mismo. La biisqueda de su propio interés racional y de su propia felicidad es el
mds alto propdsito moral de su vida.”

(Ayn Rand)

Tiziana N. Gonzailez



